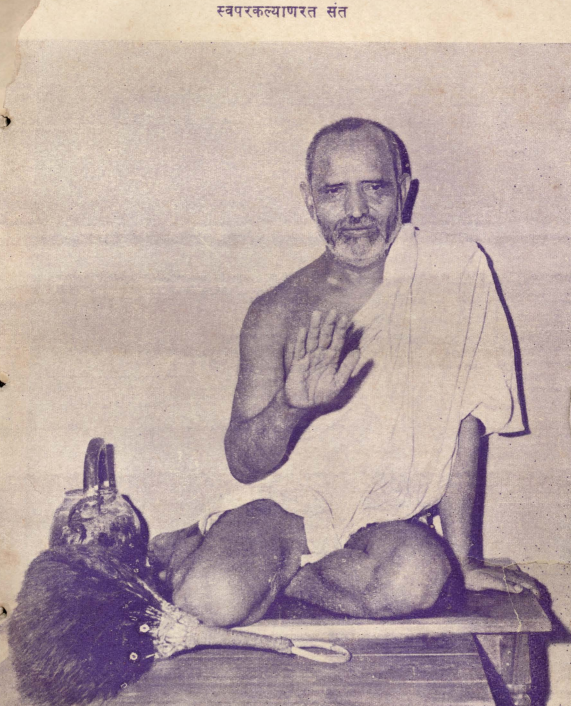
## पूज्य श्री १०४ क्षुल्लक मनोहर जी वर्णी 'सहजानन्द' महाराज



ति, अध्यात्मयोगी, न्यायतीर्थ, सिद्धान्त-न्याय-साहित्यशास्त्री, अभीक्षणज्ञानोपयोगी, स्वपरकल्याणरत संत ( सहजानन्द साहित्यिक संस्थाओं द्वारा सर्वाधिकार सुरक्षित )

# समयसार कलश प्रवचन १-२ भाग

#### प्रथम भाग

प्रवक्ता---ग्रध्यात्मयोगी न्यायतीर्थ पूज्य श्री १०४ क्षु० मनोहर जी वर्णी "सहजानन्द" महाराज

नमः समयसाराय स्वानुभूत्या चंकासते चित्स्वभावाय भावाय, सर्वभावान्तरच्छिदे ।।१।।

#### १--रचना परिचय--

इस रचनाका नाम है समयसार कलशा। पूज्य श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने जो समयप्राभृत बनाया है, उसपर पूज्य ग्रमृतचन्द्रजी सूरिने जो ग्रात्मख्याति नामकी टीका की है । उस टीकामें गद्य है ग्रौर पद्य है। वह इस विधिसे है कि यदि कोई बिल्कुल केवल पद्योंका ही स्वाध्याय करे तो भी समयसारका सारा मर्म विदित हो जायगा। इन्हीं पद्योंका नाम है समयसार कलशा। उसमें पहला छंद है जो ग्रभी पढ़ा गया है मंगलाचरणरूप में, इसमें समयसार के लिए नमस्कार किया गया है।

#### २--परमशरण समयसार---

4

समयसार क्या वस्तु है ? समय मायने ग्रात्मा, उसमें जो सार है, श्रेष्ठ है वह है समयसार । तो जरा ग्रपने ग्रात्माकी बातोंको देखिये-सार चीज क्या है ? कितना सार है ? क्या कषाय सार है ? वह तो ग्रौपाधिक है उसमें तो ग्राकुलता बसी हुई है । तो क्या विचार सार है ? वह विचार तो ज्ञानका ग्रधूरा ग्रौर नैमित्तिक परिणमन है । तो ग्रात्माकी जो परिणतियाँ हैं वे तो ग्रस्थिर हैं, सदा नहीं रहती । हुईं ग्रौर मिट गईं । चाहे शुद्ध परिणति हो वह भी वास्तवमें प्रतिक्षण नवीन होती है और पूर्व परिणति मिटती है। तो परिणतिपर दृष्टि देकर हम वह समयसार न पा सकेंगे जिसका ग्रालम्बन करनेसे जीवका स्वभाव पर्याय विकसित होता है। तब क्या है वह समयसार ? परिणति रूप तो नहीं है, इतना तो एक निर्णयमें आया । तब फिर गुणरूप होना चाहिये क्या ? गुणरूप भी नहीं है, क्योंकि गुणका अर्थ भूतार्थका विषय नहीं । गुणका अर्थ क्या है? गुण्यते भिद्यते अनेन इति गुणः, जिससे पदार्थका भेद किया जाय उसे गुण कहते हैं । यद्यपि गुण सही तौरसे वस्तुका स्वरूप दिखा देता है, लेकिन वे सब भेद हैं । भेदरूपसे हम उस चीजको न पा पायेंगे, भेदरूपमें हम समयसारको न पा सकेंगे, क्योंकि भेदरूप अगर हमारी दृष्टि रहे तो हम अद्वैतकी अनुभूति न कर पायेंगे, भेद बना रहेगा । तब क्या हुग्रा ? जानने वाला ग्रीर रहा, जाननेमें ग्राया कुछ ग्रीर । ग्रपनी ही चीज ग्रपने ही ज्ञानमें ग्राये, मगर भेदके ढंगसे ज्ञानमें ग्राये तो ग्रपनी चीज नहीं रहती वह । जैसे ज्ञान इस ग्रात्माकी ही चीज है लेकिन उस ज्ञानको कोई भेदके ढंगसे देखे कि यह है ज्ञान । तो जानने वाला कौन है ? यह ज्ञानोपयोग और जाना क्या जा रहा । यह सामने नजरमें ग्राया हुग्रा,

(समयसार कलज्ञा प्रवचन प्रथम भाग

×.

यह है ज्ञान, जहाँ ग्रामने सामनेका भेद पड़ा हो वहाँ अद्वैतकी अनुभूति नहीं होती, क्योंकि वहां तो भेद पड़ गया, सीमा ग्रा गई। एक ग्रामने है, एक सामने है। तो भेद ढारा भी हम आत्माके सारको न पकड़ सकेंगे, तब फिर गुण न सही, स्वभाव सार होगा ? हां, हां, स्वभाव कहकर भी इस आत्माके समयसारको कौन जान सकेगा ? ग्रगर भेदविधिसे जाना जा रहा है तो वही वात वही विघ्न यहाँ ग्रा जाता है। एक ग्रनादि अनन्त अहेतुक जो आत्म स्वभाव है वह है समयसार । इस समयसारकी दृष्टिकी क्या महिमा है, यह बात जब विदित हो जायगी तब यह समक लेंगे कि इस समयसारकी दृष्टिको छोड़कर ग्रन्थ किसीमें दृष्टि की तो उसका क्या प्रभाव पड़ा ? यह समका गया तो जल्दी समक्षेमें ग्रायगा कि समयसारका ग्राश्रय करनेपर आत्माको क्या प्राप्त होता है।

## ३—समयसारकी सुध छोड़कर वाह्य सुधमें श्रनर्थ—

ग्रच्छा देखो समयसारको छोड़कर ग्रन्य ग्रन्य पदार्थोंका इस जीवने ग्राश्रय किया, घन वैभव ग्रादिक वाह्य पदार्थोंका ग्राश्रय लिया, उपयोगमें इनको महत्त्व दिया यह तो महा सूढ़ता है । हाँ परिस्थितिवश करना पड़ रहा है काम, हो रहा है काम तो कर लो मगर उनको जो महत्त्व देगा वह तो इस समयसारसे वहुत दूर है । कहाँ तो ये जड़ पत्थर कंकड़, ढेता ग्रादिक वाह्य पदार्थ ग्रौर कहाँ यह चिदानन्दस्वरूप भगवान ग्रात्मा । मानना चाहिए इस चिदानन्द स्वरूप भगवान ग्रात्माको ग्रपना स्वरूप ग्रौर महिमा बखान रहे है–जान रहे हैं किसकी ? जड़ वैभवकी, पृ्द्गलके ढेरकी । देखलो कितना ग्रधिक वह बहिरा है, ग्रंघा है, गूँगा है जो तत्त्वकी बात नहीं सुन पाता, जो तत्त्व की दृष्टि नहीं कर पाता और जो तत्त्व की बात बखान नहीं सकता । अब बताओ—क्या बहिरा अपने -ग्रन्दर कुछ तत्त्व नहीं पाता, क्या ग्रंधा ग्रपने ग्रन्दर कुछ देख नहीं पाता ? क्या गूँगा ग्रपने ग्रन्दर कुछ गुनगुना भी नहीं पाता ? भैया वह कुछ भीतर ही भीतर सुनता सा तो है, देखता सा तो है, त्रौर कुछ गुनगुनाता सा तो है । यों मिथ्यादृष्टिकी दृष्टि बाहरी पदार्थोंकी स्रोर ही लगी रहती है, वह कुछ बाहरी पदार्थोंकी म्रोर ही बोलता रहता है, वह कुछ बाहरी पदार्थोंके प्रति सुनता भी है, उनकी ही वह दृष्टि करता है और उनके प्रति वह बोल भी लेता है । पर यह सब तो एक बाहरी छाया मायाकी बात है । इन पदार्थोंको ग्राश्रयमें लेनेसे इसको क्षोभ, तृष्णा, ग्राकुलता बनी रहती है । लोग तो कहते हैं कि हमारे देशका उद्धार कैसे हो ? बड़ा भ्रष्टाचार है । बहुत-बहुत भीतर प्रतीति है, पक्षपात है । तृष्णामें डूब गए ग्रधिकारी जन बहुत द्रव्य संचित करके विदेशोंमें जमा कर रहे, बड़े ग्रन्याय हो रहे ग्रौर इस स्थितिमें दुःख बढ़ता ही जा रहा है । कैसे मिटे दुःख ? या तो सबगर डंडे का जोर हो या सदाचारका जोर हो । सदाचारके जोरमें यह बल तब ही प्रकट होता है जब कि कम से कम इतना बोध हो जाय कि जितना दिखने वाला ठाठ है यह सब भिन्न है, छूट जाने वाला है ग्रौर इस चेतन कुटुम्ब ग्रादिकसे मेरा कुछ सम्बन्ध नहीं, ये भी छूट जाने वाले हैं । यहाँ तो लोग सोचते कि मैं खूब धन कमा करके धर जाऊँ ताकि मेरा परिवार खूब सुखी रहे । ग्ररे किसी दूसरेका सुखी ग्रथवा दुःखी होना तेरे ग्रधिकारकी बात नहीं । मानो यहाँ कुछ दिन सुखसे भी रह लिए, पर यहाँसे मरकर मानलो पशु-पक्षी कीट-पतिंगा ग्रादिकी पर्यायोंमें पहुच गए तो फिर किसका कौन वया रहेगा ? क्या खबर है ? कितनी महा मूढ़ता है कि इस मिले हुए संगकी चाहे चेतन हो चाहे अचेतन, यह ग्रज्ञानी जीव उसकी महिमा समभ रहा है, श्रौर जिसकी महिमा है, जो हमको सुखी शान्त बनायेगा, संसारके संकटोंसे सदाके लिए छुटकारा करायेगा उसके लिए कुछ ध्यान नहीं है ।

२)

न उसके लिए तन लगाना चाहते, न मन देना चाहते, न धन भी लगाना चाहते ग्रौर न बचन लगाना चाहते । धन तो क्षेत्रतः भी प्रकट भिन्न है, उसका व्यामोह तो प्रकट मूढ़ता है । नहीं चाहते यह कैसे जाना ? यह सब तुलनासे जाना जाता है, घर कुटुम्बके लिए कितना धन व्यय होता ग्रौर जरूरत पड़े तो कर्ज लेकर भी व्यय करते, मगर कभी ग्रात्महित के लिए कोई सत्संग बनानेके लिए कभी यह बात मनमें उत्पन्न होती है क्या ? ग्रजी क्या है तन लगे, मन लगे, धन लगे, बचन लगे, किसके लिए ? धर्म के लिए, यह बात कभी मनमें ग्राती है क्या ? ग्रौर परिजनोंके लिए तो सब कुछ ग्रर्पण करनेके लिए तैयार रहते हैं, यह सब मोहकी लीला है । जिसके इतना विकट व्यामोह पड़ा है कि बाह्य पदार्थ ही दृष्टिमें रहते हैं उसे समयसारके दर्शन कहाँ से होंगे ?

#### ४ ज्ञानगम्य सत्पात्रलभ्य समयसार---

जैसे लोग कहते हैं कि सिंहनीका दूध लेनेके लिए स्वर्णका पात्र चाहिए । क्या चाहिए, हमको पता नहीं, मगर ऐसा कहा जाता है कि सिंहनीका दूध स्वर्णपात्रमें ही ठहर सकेगा, ग्रन्य पात्र में नहीं, ऐसे ही मोक्षमार्गकी बात, धर्मकी बात ग्रंतस्तत्त्वकी दृष्टि, सहज परमात्मतत्त्व का दर्शन उसको ही प्राप्त होता है जो भव्य हो, जो निकट संसारी है, जिसका होनहार भला है । कहीं किसी के तिलक नहीं लगा कि यह ही मोक्षमार्गका ग्रधिकारी है, जो संतजन हैं, जिनकी बुद्धि व्यवस्थित है वे सभी इसके पात्र हैं, ग्रब यह उनकी मर्जी है, उनपर कैसा रंग चढ़ा है, कहां उनका उपयोग बसता है, यह उनकी ग्रलग-ग्रलग विचित्रताकी बात है, लेकिन योग्यता सबमें हैं कि इस समयसार तत्त्व-का ज्ञान कर सकें, ग्रनुभव कर सकें । कोई ग्रयोग्य नहीं है, जो मनुष्य हैं उनके पुण्य का भी उदय है, बुद्धि भी काम करती है । बड़े-बड़े कारखानोंके तो लेखा जोखा रख लें, उनकी व्ववस्था बनालें, जिस बुद्धिके बलसे बड़े-बड़े व्यापार वगैरह की व्यवस्था बन सकती उतनी बुद्धिकी भी जरूरत नहीं स्वदृष्टि करनेके लिए । इसकी बुद्धि बहुत काम देगी, पर रुचि हो, दृष्टि बदले तब ना । किसका ग्रालम्वन लेना ? ग्रपने इस शरीरके मन्दिरके भीतर जो एक प्रभु प्रात्माराम चैतन्य महाप्रभु विराजमान है, बस ग्रन्दर दृष्टि देना ग्रौर उस सहज स्वरूपका ग्रनुभव करना यह ही तो काम है, उसी समयसार को यहां नमस्कार किया गया है ।

#### ५—वास्तविक नमस्कारका परिचय—

ろ

नमस्कारका ग्रर्थं क्या है ? भुकना । उस समयसारके प्रति यह उपयोग भुकता है याने ग्रात्माका ग्रनादि ग्रनन्त ग्रसाधारण सहज जो चित्प्रकाश है उसकी ग्रोर यह उपयोग भुक रहा है, यह ही है वास्तविक नमस्कार । जैसे कोई पुरुष कड़ी छाती करके, छाती बाहर निकालकर सिरको ग्रौर पीछे करके नमस्ते करे, तो बतलाग्रो उसने नमस्कार किया क्या? वह तो टेढ़ा हो रहा, घमंडमें ग्रा रहा । वह तो यह समभता है कि इस तरह नमस्ते बोलनेसे हमारी महिमा बढ़ती है, हम बड़े कहलाते हैं । ग्रौर कोई पुरुष जा रहा है, मुखसे कोई बोल नहीं रहा है, थोड़ा सिर भुक गया, थोड़ा हाथ भुक गया, पद्यपि यह भुकना भी नमस्कार नहीं, मगर यह मनके भावोंका ग्रनुमान कराने वाला तो है ना, उसकी ग्रोर ग्रभिमुख तो हुग्रा, वह है नमस्कार । तो यहाँ निजमें प्रकाशमान सहज चैतन्यस्वरूप चिदानन्द भगवानकी ग्रोर हमारा उपयोग भुके, वह ज्ञानस्वरूप ही ज्ञानका विषय रहे यह है वास्तविक नमस्कार ।

₹

X

#### ६-- जेजोड़ समयसारका नमस्कार--

यहाँ किसको नमस्कार किया जा रहा ? समयसारको । समयसार मायने चैतन्यस्वरूप चित्स्वभाव, इसको किन्हीं भी झव्दोंसे कहो, जितने झव्दोंसे बोलेंगे, उस अर्थका ग्रालम्वन लेंगे तो समयसारका अर्थ, तत्त्व स्पष्ट होता जायगा । इस ही को बोलते हैं लोग परम पुरुष,पुरुष मायने आदमी नहीं हाथ पैर वाला, किन्तु ग्रात्मतत्त्व, परम उत्कृष्ट, जिसमें दाग नहीं, लाग नहीं, जिसमें जोड़ नहीं, तोड़ नहीं, ध्यानसे अपने भीतर दृष्टि ले जाकर सोचें तो पता पड़ेगा कि ग्राधारभूत कोई तत्त्व है ऐसा कि जो है सो है, जिसमें कोई जोड़ तोड़ नहीं । जोड़ और तोड़से जैसे मूल संख्या शुढ नहीं रहती, जो कहा है केवल वह सही रूपमें नहीं रहता, ऐसे ही ग्रात्मामें कुछ जोड़ करके जानें तो समयसारको नहीं जाना जा सकता । क्या कोई जोड़ करके भी जान रहा ? हाँ हाँ सारा जगत इस आत्मामें जोड़ करके जान रहा है । क्या जोड़कर जान रहा ? मैं रागी हूं, देवी हूं, पंडित हूं, सुखी हूं, दुःखी हूं, ये विकार, ये पौद्गलिक बातें, ये परतत्त्व ये ग्रौपाधिक हैं, इस चिदानन्द भगवान ग्रात्मापर ऐसी कुमति लगी है कि यह भीतर ही भीतर बैठा धीरेसे इस पौद्गलिक माया, छाया भावोंको जोड़ रहा है । जोड़का ऐसा प्रभाव है कि जो इसका मूल स्वरूप है वह मूल स्वरूप ग्रब नहीं रहता । जोड़ करके अपने ग्राल्म जा ग्रनुभव करने वाले इस बढ़ावमें उस मूल स्वरूपका भी पता नहीं रहता । जोड़ करके

#### ७--वेतोड़ समयसारका नमस्कार--

अच्छा तो तोड़से अंतस्तत्त्व मिल जायगा क्या ? न मिलेगा । है क्या कोई तोड़ करने वाला ? हाँ तोड़ करने वाले भी हैं । मगर जोड़ करने वालेसे तोड़ करने वाले कम हैं । जिनको कुछ वाहिरी रूपमें धर्मकी बात, कल्याणकी बात चित्तमें समाई है ग्रौर ये ग्रात्माको जानने चले हैं सो श्रात्माके ज्ञान है, इसे यों निरखता है श्रद्धा पूर्वक कि ग्रात्मा है ज्ञान है ग्रौर ज्ञान ग्रात्मामें है, उन्होंने आत्माको तोड़ दिया, ग्रखण्ड न रहने दिया । उस ज्ञानको निकाल लिया, एकान्ततः आ्रात्माकी जान निकालकर फिर ग्रात्मामें जोड़नेकी कोशिश करते । निकाली जान जुड़े कैसे ? जो एकान्ततः ग्रात्मा के गुणोंका भेद करते हैं वह भी व्यामोहमें है, ग्रौर कुछ तो ऐसे हैं कि तोड़ करके जोड़ भी पसंद नहीं करते । कुछ दार्शनिक ऐसे हैं कि ग्रात्मा ग्रौर ज्ञानको तोड़ दिया ग्रौर फिर ज्ञानको ग्रात्मामें जोड़ने का भी भाव नहीं रखते, किन्तु बिल्कुल पृथक् निरखते है। ज्ञान है, यह ग्रलग बात है, आत्मा है यह अलग बात है, भिन्न-भिन्न पदार्थ हैं । ग्रच्छा फिर ग्रौर कोई तो ऐसे भी हैं कि जो तोड़ करके ग्रात्मामें जोड़ना भी नहीं चाहते और फिर इतना अलग रखना चाहते कि तोड़की आधारभूत प्रकृति विपरीत वस्तु है और ग्रात्मा विपरीत वस्तु है । जैसे तोड़ कर दिया-ग्रात्मा जुदा, ज्ञान जुदा और फिर ऐसा माना कि उस ज्ञानका स्त्रोत है प्रकृति जड़ पदार्थ, जड़का परिणमन है ज्ञान ग्रौर ग्रात्मा है एक चैतन्य स्वरूप । भले ही वे इस शानमें आ गए कि मैं दुनियाके लोगोंको आत्माको शुद्ध बतादू, पर कभी-कभी युक्तिसे, शक्तिसे बाहरका सीमा तोड़ शुद्धपनेका भाषण बगराना इसकी विपत्तिके लिए होता है । शान तो चाही कि मैं दुनियामें ग्रात्माको इतना शुद्ध मानता हूं कि मेरा तो मात्र चैतन्यस्वरूप है, ज्ञान स्वरूप नहीं है, उसमें तरंग नहीं उठती । ज्ञान तो प्रकृतिका धर्म है, जड़का धर्म है। तो यों अनेक लोग जोड़ करके आत्माको समफना चाहते और तोड़कर आत्माको समफना चाहते, मगर यह तो जोड़ और तोड़ सबसे रहित एक केवल अंतस्तत्त्व विलक्षण अनुपम समयसार है।

कल्तज्ञ १)

¥

3

## म्म्मियसारके परिचयमें निर्विल्पताके पौरुषकी संभवता—

देखो कल्याणके लिए सब समभते हैं कि विकल्प हटाकर निर्विकल्प बनो तब कल्याण होगा, पर विकल्प हटाकर निर्विकल्प बननेकी तैयारी कहां होती है ? जो कभी मिटे नहीं, जहां कहीं घोखा नहीं, आरामसे निर्विघ्न मार्गमें बढ़ते चले जायें वह तैयारी कहां ? इस समयसारके परिचयमें ही/ वह तैयारी है, अन्यथा समाधि लेने वाले बहुतसे संन्यासी साधुजन होते हैं, जो समाधि लगा लें, जमोनमें गड्ढा करलें, जमीनके ग्रन्दर छिप गए, ऊपरसे मिट्टी डाल दी, २४ घंटे झ्वांस रोक लिया । इसमें वे क्या करते यह तो ऐसा करने वाले लोग ही समभें, कहीं छल भी है कहीं उस प्रकारकी साधना भी है, पर इतनी समाधि लेनेके बाद फिर उनसे कहा जाय कि बोलो तुम्हें क्या इनाम चाहिए ? तो उनके मुखसे भट निकल पड़ेगा कि मुभे तो घोड़ा चाहिए, बगीचा चाहिए या जो भी चित्तमें ठान रखा हो उसकी मांग कर बैठते है । तो निर्विकल्प होना एक ज्ञानसाध्य बात है । तत्त्वज्ञान बिना किसी के अध्यात्म साधना, धर्मसाधना बन नहीं सकती । तब समभियेगा कि ग्रपने ग्रापके ग्रन्दर ही तो बैठा है वह प्रभु जो सर्व सिद्धि देने को तैयार है, सदा तैयार रहा, कभी मुरका नहीं, कभी इसका स्वभाव हटा नहीं । चाहे जीव किसी भी पर्यायमें रहा हो, मगर जो एक समयसार हे, जो एक पदार्थ ग्रनादि ग्रनन्त भाव जो जीवका प्राण है, चैतन्य है, जीवत्व है वह सदा ग्रन्तः ग्रोजस्वी तेजस्वी प्रकाशमान स्व-चमत्कार है, सब समृद्धियोंका प्रदाता सदा तैयार बैठा है, मगर उन कर्मोंके प्रतिफलनमें मोहित हुए प्राणी इस उपयोगमें ऐसे कृपालु, परमपिता, निजमें बसे हुए ग्रनन्तशक्त्यात्मक इस चैतन्य महाप्रभुकी ग्रोर फूटी म्रांखोंसे भी नहीं देखना चाहते । फल क्या होता कि संसारमें ये जन्म मरणके चक्र सदा चलते रहते हैं । तब नमस्कार किसे किया गया यह ? जिसका ग्रालम्बन लेना कल्याणका मार्ग है, जिसका इस वर्णन चलेगा, जितने भी बेद, पुराण, ग्रन्थ, स्मृति याने चारों वेद प्रथमानुयोग, समस्त ग्रन्थमं करणानुयोग, चरणानुयोग, द्रव्यानुयोग चारों वेदोंका जो एक प्रयोजन है, जो उन सब वर्णनोंका सारभूत है, जिसकी दृष्टि न होनेपर बड़ी बड़ी ऊंकी विद्वत्ता पा ले तो भी कुछ नहीं पाया, उस अंतस्तत्त्वके लिए नमस्कार है।

#### 

उपयोगको कहीं बाहर नहीं भटकाना है, ग्रन्थत्र कहीं ले नहीं जाना है, कोई ज्यादह कठिन बात नहीं कही जा रही । ग्रपने ही ग्रन्दरके स्वरूपकी बात कही जा रही है । ग्रपने शरीरके लिए जैसे उसका रंग रूप क्या वह दुर्लभ है, वह तो चिपका ही हुग्रा है, ऐसे ही इस ग्रात्माके लिए इस समयसारका लाभ होना क्या दुर्लभ है ? वह तो स्वरूप ही है इसका । तो यह स्वरूप, यह समयसार, यह परमपुरुष यही परमेश्वर है । लोग तो मुभे दुःख न मिले, सुख ही सुख मिले, इस आशासे जिस किसी को भी परमेश्वर मानकर बाहर दृष्टि भटकाते रहते हैं । न जाने कितने ही खोटे देवी देवतात्रों की पूजा की, न जाने कहां कहां यह जीव भटका, मगर गुजारा कुछ न चला, सहारा कुछ न हुग्रा । ग्ररे सहारा कहां से हो ? बाहरके पदार्थ इसके सुख दुःखके उत्तरदायी नहीं हैं । तो मेरी समस्त पृष्टियोंके लिए जिम्मेदार कौन है ? यही ग्रन्तः बसा हुग्रा परमेश्वर मेरा ही सत्त्व ? प्रत्येक पदार्थ ग्रयने हो स्वभावसे उत्पाद व्यय घौव्य करते रहते हैं । यह मैं भी निरन्तर उत्पाद व्यय घौव्यरूप रहा करता हूं । कौन हूं मैं वह छुव ? कौन हूं मैं वह स्थिर ? एक चीज क्या है ? एक-एक नहीं है तो पलटन नहीं है, ग्रगर पलटन नहीं है तो वहाँ एक नहीं है, है ही कुछ नहीं । जैसे ग्राम ग्रनेक रंग

y

(समयसार कलश प्रवचन प्रथम भाग

×

×.

बदलता है। पहले काला, फिर नीला, फिर हरा, फिर पीला, फिर लाल, फिर सफेद। सड़नेपर आम सफेद हो जाता है। तो आमके इस रंग बदलनेमें कोई एक आधार शक्ति है ना ? उसी की तो पलटन चली। पलटनके बिना एक नहीं। रहा आये कोई एक, पर कोई परिवर्तन नहीं है, उत्पाद व्यय नहीं है तो एक नहीं हो सकता। तो ज्ञानी उसमें से पलटनका सहारा तो लेते नहीं, किन्तु एकका सहारा लेते हैं। हैं दोनों बातें, पलटन भी हैं, एक भी है, द्रव्य भी है, पर्याय भी है। पर्यायको मना करके द्रव्यका निर्णय लेना भूठ बात है। द्रव्यको मना करके पर्यायका निर्णय करना भूठ बात है, मगर सब तरीकोंसे सब कुछ समफ्रकर पर्यायोंका आलम्बन न लें, किन्तु एक छुव द्रव्यका आलम्बन लें, यह बात तो की जा सकती है। जो एक छुव है, अपने आपमें, जो समयसार है उस समयसार तत्त्व के लिए नमस्कार किया जा रहा।

#### १०--नित्य ग्रन्तः प्रकाशमान परमेश्वरकी उपासनाका प्रभाव---

कैसा है परमेश्वर ? मेरा परमेश्वर कौन है ? ग्रभने ग्रापमें बसा हुग्रा वह सहज चैतन्य तेज । जिसको चमड़ेकी ग्राँखोंसे नहीं देखा जा सकता, जिसको इस बहिर्मुखी इन्द्रियके द्वारा नहीं जाना जा सकता । ये इन्द्रियाँ सब बहिर्मुख होकर जाना करती हैं । ग्रन्तर्मुख होकर जाननेकी कला इस इन्द्रियमें नहीं है, इसलिए इन्द्रियका व्यापार बंद करके परम विश्वामसे कोई स्थित हो तो उसको होंगे इस, समयसारके दर्शन । जिसकी सुध खोकर शरीरका ग्रवलम्बन लेनेसे संसारके जन्म संकट दूर हो जाते हैं, वह कौन है ? यह चैतन्य तेज । वह एक तथ्य ज्ञान द्वारा ही जाननेमें ग्रायगा । ग्रीर उस ज्ञानको ग्रगर थोड़ा भी ढीला बना देंगे, जैसे बड़े ग्राराम प्रिय लोग कष्ट नहीं सह सकते ग्रच्छे कामोंमें दिमाग नहीं लगा सकते तो वे व्यर्थके खेल-कूदोंमें ग्रपना मन लगा देंगे । इस तरहसे इस मनको ढीला कर देते हैं । ऐसे ही इस ज्ञानकी वातको दृढ़ न किया जाय तो उनकी दृष्टिमें यह परमपरमेश्वर परमपुरुष समयसार समक्ष नहीं हो सकता । तो जिसमें इतनी हिम्मत हो कि ग्रात्माके ग्रतिरिक्त ग्रन्य सब कुछ पदार्थ किसी भी ग्रवस्थाको प्राप्त हों, उनसे मेरा क्या मतलब ? मैं तो सहज परमात्मस्वरूप हूं । ऐसे निज परमेश्वररूप ग्रपनेको निरखें, उस ही का ग्रालम्बन लें तो संसारके समस्त संकटोंसे छूटनेका मार्ग प्रकट हो जायगा । उस ग्रंतस्तत्त्वके प्रति इस मुफ उपयोगका बारम्बार फुकाव हो । इस तरह समयसारके नमस्कारकी बात कहने वाले इस प्रथम श्लोककी बात चल रही है । **११—समयसारको परमज्योतिरूपता—** 

इस जीवका खुदका जो एक मात्र शरण है वह अपने अन्दर ही है, बाहर इसका कहीं कुछ शरण नहीं है । जब कर्मानुभागका वेग होता है तो यह जीव अपनेमें संतोष नहीं पाता । मोही बाहरके चेतन अचेतन पदार्थोंसे अपनी तृष्तिका ख्याल बनाता है, पर तृष्तिका आधार अपने अन्तः प्रकाशमान खुद यह कारण समयसार है, जिसका बाहर क्या स्वरूप ? खुद ही स्वरूप है । खुद ही तो यह अनादि अनन्त घ्रुव एक स्वरूप जो परमज्योति है बस वही है मेरा परमपिता समयसार, उत्कृष्ट ज्योति । जैसे ज्योति प्रकाशका कारण है, स्वयं प्रकाशरूप है, ऐसे ही यह सहज चैतन्य स्वरूप, यह स्वयं ज्योतिस्वरूप है, सतत जाननहार । इसका नाम तब ही तो आत्मा रखा गया है । आतमाका अर्थ है अतति सततं गच्छति जानाति इति आत्मा जो निरन्तर जानता रहे उसे आत्मा कहते है । जैसे दीपककी लौ निरन्तर प्रकाशित रहती है । क्या कभी ऐसा होता है कि लौ तो है और

६ )

कलश १)

थोड़ी देरको प्रकाशस्वरूप न रहे, अप्रकाशरूप हौ गया । बुझ जाय यह बात अलग है, पर जब तक लौ है तब तक वह नित्य प्रकाशमान है, और यह आत्मा तो कभी बुफता भी नहीं है और ज्योतिस्वरूप है इस कारण अनादिसे अनन्तकाल तक सदा ज्योतिस्वरूप रहा और निरन्तर जानता ही रहा । भले ही आवरण होनेसे कम जाने, मगर जाननेसे शून्य यह जीव कभी नहीं रहा । ऐसा यह परमज्योति स्वरूप अंतस्तत्त्व है । ??--ज्योतिर्मय होनेके लिये परमज्योतिसे प्रकृष्ट अर्थना--

निज परमज्योतिसे प्रार्थना करें कि हे परमज्योतिर्मय मुफ्तको ग्रंघेरेसे उठाकर उजलेमें ले जावो । ग्रंघेरा क्या है ? वाह्य पदार्थोंको विषय बनाकर जो रागद्वेष मोहका परिणाम बर्तना चल रहा है वह है अंधेरा । हे परमज्योति, ऐसा प्रसाद करो कि जिस प्रसादसे यह मैं उपयोग अंधेरेसे हट कर ज्योति स्वरूपमें ही रहा करूं । तमसो मा ज्योतिर्गमय । कितना ग्रन्तर है ग्रंधेरेमें रहनेमें ग्रीर उजेलेमें पहुचनेमें । जहां ग्रंघेरा है भले ही मोहकी नींदमें समफ रहा है कि मैं बड़ा विवेकी हूं, बुद्धिमान हूं, मैं लोगोंको बहुत घोखा देकर ग्रपना बहुत बड़ा काम कर रहा हूं, पर उसे यह पता नहीं कि मैं खुदको धोखा दे रहा हूं या दूसरेको । हे प्रभु, तू मुफे ग्रंधरेसे उठाकर ज्योतिमें ले जा । ज्योति क्या है ? यह सहज ज्ञान स्वरूप । ज्योति क्या है ? यह सहज चैतन्य । चैतन्य रूप यह उपयोगरूप रहे, इसमें इष्ट अनिष्टकी बुद्धि भावना वासना न जगे, मात्र जाननहार रहे, चेतन हार रहे, यही हुआ मेरा इस परम ज्योतिसे मिलन । ऐसा हो क्यों नहीं सकता ? जिस मोह विषका पान किया है उसका वमन कर दिया जाय तो यह ज्ञान सुधा क्यों न मिल पायेगी ? एक उपयोगमें दो बातें नहीं समाया करती । संसारके विषय कषाय प्रयोग ग्रौर सहज परमात्म स्वरूप इस परमज्योतिका मिलन, उन दो का परस्पर विरोध है, ग्रगर विषय कषायोंमें चित्त है तो संसार बढ़ानेका काम करते जाइये, आसान है सब । और यदि परम ज्योतिमें ग्रपना ज्ञान आता है तब क्या है ? निरन्तर ग्रानन्दका उछाल बनाते जाइये, बन जायगा । बनाना क्या है । सहज ग्रानन्द की ग्रद्भुत उछाल, उस ही से भव भवके बांधे हुए संकटकर्म ध्वस्त हो जाते हैं । इस परमज्योति स्वरूप ग्रंतस्तत्त्वके दर्शन करो । यह है कारण समयसार । वह स्वरूप जो परमात्मा बननेपर कुछ नई बात नहीं बनी । जो स्वरूप है वह स्रावरणरहित हो गया । जैसे पाषाणकी मूर्ति बनानेके लिए कोई चीज बाहरसे लाकर नहीं लगानी पड़ती । जो उस पाषाणके ग्रन्दर था वही निरावरण हो गया । ऐसे ही मुक्त, सिद्ध, अरहंत भगवंत परमपिताको पानेके लिए कुछ नई चीज नहीं बनाना है, यह तो परिपूर्ण स्वभाव सहज ही बना हुआ है। पर हमारी जो बुद्धि भ्रान्त है, जो ग्रावरण पड़ा है वह ग्रावरण हटे। यह ग्रावरण ज्ञानकी प्रबल वायुसे ही हट सकता है और अन्य किया कलापोंसे या अन्य पदार्थोंसे यह तो इस परमज्योतिकी ग्रोर यह ज्ञान भुक गया, श्रभिमुख हो गया, यह मैं हूं इस प्रकार मानकर उनमें अभेद बन गया, यह ही है वास्तविक नमस्कार ।

## १३—समयसारको परमब्रह्मरूपता—

यह समयसार परमब्रह्मस्वरूप है । ब्रह्म कहते हैं उसे-स्वगुणैः, वृंह्वाति इति ब्रह्म, अपने गुणसे जो बढ़ा हुआ ही रहे उसे कहते हैं ब्रह्म । यह ब्रह्मस्वरूप सहज अंतस्तत्त्व चैतन्यमात्र यह अपने चैतन्यमें बढ़ते हुए स्वभावको ही रखता है । आवरण जब तक है उसका निमित्त पाकर यह कमजोर तो है, मगर इसके भीतर बढ़नेका स्वभाव तो है ही है । घटनेका स्वभाव नहीं रखता यह आ्रात्मा ।

( ঁত

ř.

घटते हुएमें भी घटनेका स्वभाव नहीं है, स्वभाव बढ़ते हुएका ही रहता है, इसी कारण इस समय-सारको परमब्रह्म कहते हैं। यह सर्व सुष्टियोंका ग्राधार है, सर्व पर्यायोंका स्रोत है, इस कारण भी यह समयसार परम ब्रह्मस्वरूप कहलाता है। जहाँ बड़े-बड़े परमपद प्रकट होते हैं वह परमब्रह्म कोई प्रलग चीज नहीं, इस कारण ग्राचार्य संतोंने पूजाके मंत्रोंमें परमब्रह्मका प्ररूपण किया है ॐही परम-ब्रह्मणे ग्रह्तेत्परमेष्ठिने नयाः। यह परमब्रह्म परमात्मस्वरूप है। यह परमब्रह्म परमात्मा बननेके उपाय स्वरूप है। जो-जो भी विकास है वह सब परमब्रह्मस्वरूप है इसी कारण दशलक्षण घर्मके प्रत्येक मंत्रोंमें परमब्रह्मका प्रयोग किया गया है । जैसे कि ॐह्वी परमब्रह्मणे उत्तमक्षमा घर्मा गाय नमः। मोक्षमार्ग परमब्रह्म, मोक्ष परमब्रह्म, यह बढ़नेका स्वभाव सतत रख ही रहा है क्या वीतराग सर्वज्ञ होनेपर यह बढ़नेका स्वभाव रख रहा है ? हाँ रख रहा । ग्रच्छा, तीन लोक, तीन कालके सब पदार्थोका ज्ञान करनेपर भी क्या यह बढ़नेका स्वभाव भी रख रहा है ? हाँ रख रहा है, फिर ग्रौर ग्रधिक जानता क्यों नहीं ? ग्रधिक कुछ है नहीं इसलिए जानता नहीं, पर बढ़नेका स्वभाव इसका है, तब ही यह बात कही गई कि जैसे जितना लोकालोक हैं ऐसे ग्रसंख्यात लोकालोक होते तो उनको भी केवलज्ञान जानता। यह समयसार परमब्रह्मस्वरूप है।

## १४—समयसारको सहज परिपूर्णता—

यह परिपूर्ण है समयसार । अधूरा नहीं है । कोई भी सत् अधूरा नहीं होता । यह तो लोग ग्रपने आप कल्पना करते हैं कि मेरा यह काम अभी ग्रघूरा है, पर ग्रघूरा कुछ हुग्रा ही नहीं करता । सत् सभी परिपूर्ण होते है। जो भी है, परमाणु है, ग्रात्मा है, सब परिपूर्ण हैं क्योंकि वे सत् हैं। मैं ग्रात्मा सत् हूं। यह मैं समयसार चैतन्यस्वरूप ग्रंतस्तत्त्व, यह परिपूर्ण है, इसमें ग्रधूरापन नहीं है। जो परिपूर्ण स्वभावका ग्रालम्वन करता है वह पर्यायमें भी परिपूर्ण विकास वाला बनता है । परिपूर्णका श्राधार परिपूर्ण है, ऐसा पूर्ण यह सत् स्वरूप है । जिसकी पूर्णताका बखान करते हुए अन्य दार्शनिक भी यह कह देते हैं, चाहे लक्ष्य न भी बना पाये हो मगर कहते हैं कि पूर्णमिद पूर्णमदः पूर्णात्पूर्णमुदच्यते पूर्णात्पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते . . . . . यह ब्रह्मस्वरूप, यह ग्रंतस्तत्त्व, यह चैतन्यस्वरूप पूर्णं है । सुन रखा जो परम ब्रह्म, वह पूर्ण है, यह पूर्ण है । यह जो जाना अनुमानसे, स्रागमसे जिस प्रकार समफा वह भी सामने है, 'यह' पूर्ण है । और जो ग्रपने ग्रन्तः विराजमान ग्रनुभवमें ग्राया वह भी जाना गयाकि 'यह' पूर्ण है । हिन्दी में इदं ग्रदः इन दो शब्दोंके वाच्यका पृथक् पृथक् शब्द नहीं है संस्कृतमें शब्द है इदं, ग्रदः दोनों ही सामने हैं इस ज्ञाताके, पर एक को कहा गया इदं से ग्रौर एकको कहा गया ग्रदः से । हिन्दीमें दोनोंका श्रर्थं है 'यह' । इस ज्ञाता पुरुषको मुक्त आ्रात्मा कहीं दूर नजर नहीं ग्रा रहा । वह कहीं लोकके ग्रन्त तक दृष्टि ले जाता हो ग्रौर वहां ही गुनगुनाता हो कि यह हैं सिद्ध भगवान, इतनी देर विलम्बका काम ज्ञानी नहीं कर रहा । वह भी इस ग्रात्मभूमिकामें सामने है, यह है मुक्त निरंजन शुद्धत<del>त्त्</del>व ऐसा सामने **ग्रा जानेका कारण क्या है कि** वह ग्रात्माका ही स्वभाव रूप है ना । स्वभावका ग्रावरण मिटे, तो मुक्त हो गए । लो यह मुक्त आत्मा इस स्वभावके निकट ही है, उसकी दृष्टिमें बसा हुआ है । जैसे एक बांस कुछ हिस्सेमें निरावरण है कुछ हिस्सेमें ढका हुय्रा है तो जैसे सावरण निरावरण दोनों एक ग्राधारमें हैं, ऐसे ही ज्ञाताके निगाहमें सावरण निरावरण ग्रंतस्तत्त्व एक ही ग्राधारमें है ग्रीर इसीलिए वह यों निरख रहा है कि यह पूर्ण है, यह पूर्ण है । एक

5 )

(कलज्ञ १)

'यह' में साक्षात्कार, एक 'यह' में अन्तः मिलाप है। ऐसा ग्रपने गुणोंसे बढ़नेका ही स्वभाव रखने वाला परमब्रह्म समयसार, यह है अन्तः प्रकाशमान, इस ग्रोर जो उपयोगको भुकाता है वह वास्तवमें नमस्कार करता है, जिसके फलमें संसारके संकट फिर यहाँ ठहर नहीं सकते। धुन ही तो है, ज्ञान ही तो है। ज्ञानको रमा डालें ग्रपने ग्रापके स्वरूपमें, फिर किसी परकी ग्राधीनता या किसी परसे सुख ज्ञान्ति पानेकी व्यग्रता नहीं रह सकती। तृप्त रहना है खुदको, खुदकी ही प्रभुतामें। यह परम ब्रह्म परमेश्वर परिपूर्ण है।

(

٤)

१४—समयसारकी परमप्रधानता—

यह समयसार समस्त लोकमें एक परम प्रधान है । जगतमें कितने पदार्थ हैं, उन सब पदार्थोंके स्वरूपको रख लीजिये सामने । एक तो सब जगह ग्रकेला द्रव्य है, लोकके एक–एक प्रदेशपर ठहरा हुआ है। ये समग्र पदार्थोंके परिणमन कारणभूत बन रहे हैं। हाँ हाँ समभा, काल द्रव्य है। म्राकाश बड़ा महान एक ग्रखण्ड ग्रचेतन श्रमूर्त है श्रौर इस आकाशमें ही जितने में लोकाकाश भाग है वहाँ धर्मद्रव्य, ग्रधर्म द्रव्य भी ठहरे हैं, सो जीव पुद्गलकी गतिका कारण है धर्मद्रव्य । ग्रौर गमन करते जीव पुद्गलकी स्थितिका कारण है ग्रधर्म द्रव्य । पुद्गल, परमाणु, प्रदेश, प्रमाण, कालाणु ये सब बातें, वड़ी नीरस लग रही हैं, रूखी सूखी लग रही हैं एक जीव द्रव्यको न माना जाय तो । क्या है ? बेकार पड़े । काम क्या ? उपयोग क्या ? हाँ ग्रागे बढ़ो । एक चेतन शेष ग्रचेतन । चित्स्वरूप, चेतने वाला, प्रतिभासने वाला, जानने वाला । इन सब पदार्थोंको सामने रखकर तुलना करते हुए जानेंगे तो इनमें परम प्रधान कौनसा पदार्थ है ? यह चैतन्य समयसार । ग्राप कहेंगे कि तुम जाननहार चैतन्य पदार्थ हो इसलिए तुमको सर्व पदार्थोंमें प्रधान यह चेतन लग रहा। अरे निष्पक्ष दृष्टिसे भी जाँचो तो महिमा जानोगे इस चैतन्यस्वरूपकी । यह परम प्रधान है । जो सबकी व्यवस्थाका हेतुभूत है । न होता चेतन तो बाकी सब चीजें भी क्या होतीं ? 'हूं' भी जून्य और 'हैं' भी जून्य । यह जगतकी व्यवस्था, यह जगतका चमत्कार परिणमन, ये सब किसकी संज्ञापर हो रहे हैं ? वह है एक समयसार चैतन्य पदार्थ । तो यह समस्त द्रव्योंमें चेतन प्रधान है, हम हैं, खुद ही में है वह ग्रनुपम निधि, खुदको भूलकर भिखारी बन रहे हैं । बाह्य पदार्थोंसे सुख शान्तिकी ग्राशा कर रहे हैं । यह ग्रंतस्तत्त्व मैं हूं सब द्रव्योंमें परम प्रधान । उसकी ग्रोर यह उपयोग भुके, यही है समयसारके प्रति वास्तविक नमस्कार ।

१६-समयसारकी अनादिता-

ト

यह चैतन्य प्रभु कबसे है ? जबसे हमने जाना तबसे है, उससे पहले न था क्या ? था । हमारे लिए कुछ न था। यह तो अनादिसे है, इस चैतन्य ज्योतिकी ग्रादि नहीं। निज स्वरूपका आदि नहीं। ग्रब समभ लो कि अनन्तकाल जो बीत चुका है वह इसका कैसा खराब गया ? निगोदमें गया, स्थावरोंमें, अन्य कीड़ा-मकोड़ाकी गतियोंमें गया, अनेक बार जन्म मरण हुए, पशु पक्षी हुए, सब कुछ बन बनकर भाड़ ही भोंका, काम कुछ नहीं किया। पौरुष कुछ नहीं किया। ऐसा मनुष्य बननेसे क्या लाभ ? मनुष्य किसमें आनन्द मानता है ? आहारमें आनन्द मानता। और ये पशु-पक्षी जिनका जो भोजन है, घास मिल गया, भुस मिल गया, कुछ अन्नके दाने मिल गए तो उनको जब इष्ट भोजन मिलता है तो क्या वे इन मनुष्योंसे कम सुख मानते हैं ? क्या मानता है यह मनुष्य सुख ? पुत्र मेरे हैं, लोग मेरे हैं, अरे यह तो बिल्ली, कुत्ता, गधा, चिड़िया, बँदरिया आदि, ये अपने बच्चोंसे मोह

( समयसार कलज्ञ प्रवचन प्रथम भाग )

¥

रखकर, प्रेम रखकर सुख नहीं मानते क्या ? कोई कमजोर भी कुतिया है, उसके बच्चे जन्में हैं तो उन बच्चोंकी प्रीतिमें वह कुतिया कुछ नहीं देखती । कितने ही प्रबल कुत्ते ग्रायें उन बच्चोंकी ग्रोर तो वह कुतिया उन सबका मुकाबला करती है ग्रौर उस मुकाबलेमें जीतती वह कुतिया है । बड़े-बड़े बलवान कुत्ते भी उससे हार खाकर चले जाते हैं । तो ये गधी, कुतिया, बिल्ली, बंदरिया आदिक ये ये ग्रपने बच्चोंसे सुख नहीं मानते हैं क्या ? ग्ररे जैसा सुख ये मनुष्य मानते उससे कम सुख ये पशु⊸ पक्षी नहीं मानते । फिर मनुष्य बनकर क्यों एक नम्बर घटाया मनुष्यका ? कुछ ग्रधिक दो हजार सागर त्रस पर्यायको मिलते हैं जिनमें ग्रच्छे मनुष्य होनेके कोई ७–५ नम्बर हैं । न होते मनुष्य तो क्या था ? ऐसा ही ग्रानन्द (सुख) मिलता कबूतर, बंदर ग्रादि बनकर । कबूतर, बंदर ग्रादि ही बन लेते, कमसे कम इतना फायदा तो होता कि इस जीवको मनुष्य होनेका नम्बर न कटता । मनुष्य होकर यदि विषय कषायोंमें ग्रपना समय गमा दिया तो इस मनुष्यपनेका नम्बर कट गया और यदि यह ग्राखिरी नम्बर हुग्रा मनुष्यका तो, जितना उस त्रस पर्यायमें मनुष्य होनेकी बात है ग्रौर गमा दिया, इसी तरह तो स्थावरोंमें उत्पन्न हो जावे, फिर ठिकाना नहीं । तो सोचिये मनुष्य होनेका लाभ क्या ? क्या पाते हैं सुख ये मनुष्य ? परस्पर प्रीतिका, मैथुनका, काम सेवनका । तो इन बातोंमें ये गघे, घोड़े, कुत्ते, बिल्ली, बंदर, कबूतर म्रादि पशु पक्षी वगैरह क्या वैसा ही सुख नहीं पाते जैसा सुख मनुष्य पा लेते हैं ? बल्कि मनुष्योंको तो कुछ ग्रड़चन है ? उन्हें एकान्त चाहिए, मगर इन पशु--पक्षियोंको तो सदा एकान्त है । उनकी दृष्टिमें तो ये मनुष्य बेवकूफ हैं, ग्रौर जहाँ सारे बेवकूफ हों उसके लिए तो एकान्त है। तो इन पशु-पक्षियोंको, इन कबूतरोंको, इन बंदरोंको क्यों सरम नहीं श्राती कामसेवन करते हुए ? मनुष्य बैठे रहते हैं फिर भी वे कहाँ सरम करते ? उनकी दृष्टिमें तो ये मनुष्य पत्थर जैसे प्रतीत होते हैं, वे पशु–पक्षी इन्हें कोई मनुष्य जैसा थोड़े ही मान रहे । तो क्या यह कामसेवनका सुख पशु-पक्षीके भवमें रहकर नहीं लूटा जा सकता था । कम की बात नहीं कह रहे, जितना सुख मनुष्य मानते हैं उतना ही सुख क्या ये पशु-पक्षी नहीं मानते ? वे भी मानते ा तो इन बाहरों सुखोंकी एक कामना तो पशु--पंक्षी बनकर भो सिद्ध होती है । इसके लिये यह मनुष्य जीवन नहीं मिला । यह मनुष्य कहलाता वह देहघारी जिसके श्रेष्ठ मन हो । इसे नर भी कहते हैं याने घर्म मोक्ष ऐसे पुरुषार्थोंमें जो ले जाय अपनेको उसे नर कहते हैं । तो सार यही है, जीवनकी सफजता इसीमें है कि जीवन भी न दीखे, मनुष्य पर्याय भी न दीखे, इसको दीखे केवन एक सहज चैतन्य स्वरूप । ऐसा यह कारण समयसार ग्रनादि है । इसकी ग्रादि नहीं, पर ज्ञान नहीं है इसलिए इसको कुछ नहीं है । ग्रगर ज्ञान हो जाय तो मालूम पड़े कि ग्रोह ग्रनुपम निधान यह ही तो हूं मैं । १७-समयसारकी म्रनन्तता-

यह समयसार चैतन्यस्वरूप ग्रनन्त है, इसका ग्रन्त नहीं ग्राने का । लोग घबड़ाते हैं जिन्हें यह पता नहीं है कि मेरा स्वरूप ऐसा ही यह ग्रविकार है ग्रौर यह सदाकाल रहता है, न इसमें कष्टकी बात है, न इसमें विनाशकी बात है । कष्ट मानता है यह जीव । इस सत्यको भूलकर बाहरी पदार्थों के संयोग वियोगमें यह जीव ग्रपना हिसाब लगाकर कष्ट भोगता है । समस्त बाह्य पदार्थोंको एक ही जातिमें कर रखो - सर्व बाह्य है, तो इसको मार्ग मिल जाय मुक्तिका, किन्तु एक जातिमें नहीं रखता । जो ग्रज्ञानी इनमें इष्ट ग्रनिष्टकी बुद्धि बनाता है, वह इस द्वैत बुद्धिमें ग्राकर संसार भ्रमण ही करता है । इस प्रकार जो इस समयसारके स्वरूप तक ग्रपना उपयोग नहीं बना पाते वे हर समयमें ''बरबाद

( १० )

কলহা १ )

हुग्रा, मैं नष्ट हो गया" ऐसा मानते हैं । धन्य है यह सम्यग्दृष्टि जो मरणके समयमें यह जानता है कि यह मैं तो पूराका ही पूरा जो यहाँ था वह परिपूर्ण यब यहाँसे जा रहा हूं, न मेरा कुछ यहाँ छूटा ग्रौर न यहाँ मेरा लगार था। ऐसा यह मैं एकत्व विभक्त ग्रात्मस्वरूप हूं, उसके लिए कहाँ मरण है ? मृत्युञ्जयमंत्र ग्रौर है क्या ? जब कोई प्राण नष्ट होनेको होते हैं, एक भव बिगड़ता है तो लोग बड़ा उपाय करते, मृत्युञ्जय जाप करा लो, कोई ग्रमरफल खिला दो । ग्राजकल तो मृत्युञ्जयके लिए बहुतसे रसायन बन गये । वह रस खिला दो । ग्ररे मृत्युञ्जय तो यह ज्ञान है । जिसको यह ज्ञान है कि यह हूं मैं परिपूर्ण, मेरा यहां कुछ नहीं है, जो मैं हूँ सो पूराका पूरा जा रहा हूं, ऐसी सच्चाईके साथ जिसकी दृष्टि बने उसकी मृत्यु है कहां ? मरण कहीं नहीं है, एक घर छोड़कर दूसरे घरमें चला गया । ग्रन्छेमें गया, बुरेमें गया, कहीं गया । गया वही एक । और, इस निज एकको जो निरख रहा उसके लिए लोक ग्रौर परलोक भी नहीं हैं , यह हूं मैं, परलोक क्या चीज ? जिनके द्वैत बुद्धि है उनके लिए परलोक है, इहलोक है, विनाश है, मरण है, कष्ट है । इस विभक्त एकत्वके निश्चयको प्राप्त इस कारण समयसार परमेश्वरको न कहीं कष्ट है, न कहीं विनाश । ऐसा मैं अनन्त हूं । अपनी अनन्तताका जिसको भान नहीं है ग्रौर जिसको इस अनुपम निधान चैतन्यस्वरूपका भान नहीं है वह जीव हाय-हाय में पड़ा रहता है, निरन्तर व्याकुल रहता है । कोध, मान, माया, लोभ इन कषायोंके म्रावेशमें रहकर पतित, भ्रष्ट या किन-किन शब्दोंमें कहा जाय, जो कि बड़ी हेय स्थितियां हैं उन स्थितियोंका भोग करता है । ग्रपने ग्रनादि ग्रनन्त चैतन्यस्वरूपकी सम्हाल करो । हे चैतन्य महाप्रभु, तेरा यह निधान अनुपम है, ज्ञानको ही तो इस निधानमें लेना है, असुविधाकी कोई बात भी तो नहीं है । लगा अपने उपयोगको इस निज ग्रंतस्तत्त्वमें , ऐसा नमस्कार करो कि यह ज्ञान इस ही ग्रनादि ग्रनन्त ग्रहेतुक परम ज्योतिर्मय इस परमेश्वर समयसारकी ग्रोर ही रहे । हूं मैं यह, ग्रौर यहां ही जो कुछ परिणाम बन रहा है यह ही है मेरा सर्व कुछ, इससे बाहर मैं नहीं, उस ही में मैं रहूं, उसी में तृप्त रहूं, यही वास्तविक मेरा नमस्कार है ।

{

११

१८-समयसारकी ग्रव्यक्तरूपता-

द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव, भाव, परिवर्तनमयी संसारमें रुलने वाले इस उपयोगका वास्तविक शरण क्या है जिसका ग्रालम्बन लेनेसे यह समस्त संसरणका संकट दूर हो जाय ? उस ही परम शरणको यहां नमस्कार किया जा रहा है । वह परमशरण है ग्रात्माका सहज स्वरूप । यह सहज स्वरूप ग्रव्यक्त है । यही तो कठिनाई है कि लोग इस ग्रात्माके बारेमें संदेह करते, निषेध करते, पर यह स्पष्ट इतना है कि जो निषध कर रहा, जो संदेह कर रहा है वही तो ग्रात्मा है, जो जाने सो ग्रात्मा । तो यह इन्द्रिय द्वारा व्यक्त नहीं है इस कारण यह ग्रव्यक्त कहलाता है ग्रौर यथार्थ रूपमें भूतार्थ स्वरूपमें मन द्वारा भी व्यक्त नहीं हो पाता इस कारण इस समयसारको ग्रव्यक्त कहते हैं, जो इन्द्रियसे प्रकट न हो सो ग्रव्यक्त, लेकिन ज्ञानी जीवको तो बिल्कुल स्पष्ट रूपसे व्यक्त है । ग्रव्यक्त तो ग्रज्ञानी जनोंके लिए है, क्योंकि ग्रजानी जन देहको ही ग्रात्मा मानते हैं, सो देहमें रहने वाली इन्द्रियके द्वारा ही सारा निर्णय बनाना चाहते । सो इन्द्रियके द्वारा ग्रमूर्त तत्त्व तो दिख नहीं सकता । इस कारण ग्रज्ञानी जनोंके लिए ग्रव्यक्त है ग्रीर जानी जनोंके लिए व्यक्त है । ग्रगर ज्ञानी जनोंकी दृष्टिमें वह स्पष्ट न हो तो फिर कैसे उसका ग्रालम्बन बने ग्रीर कैसे संसरण संकटोंसे मुक्ति हो ? युक्तिसे भी जाने । ये ग्रात्मा जब यहां इतना नजर ग्रा रहे कि कोई कम जानता कोई ग्रीर ग्राधक जानता, तो किस बातका यह फर्क है कि यहां एकसे एक ग्रधिक, ग्रधिक जाननहार दिख रहे है। मानना तो होगा ना, कि बाह्य ग्रावरण है कुछ ऐसे निमित्त कि यद्यपि परिणति स्वयंकी योग्यतासे चल रही है, मगर ऐसी ही क्यों चल रही है, ऐसी ही योग्यता क्यों बनी हुई है, यह प्रश्न उठता चला जायगा, जब तक कि कोई निमित्तभूत उपाधि न मानी जा सके। तो एक ग्रावरणके कम ग्रधिक क्षीण होनेसे ज्ञानमें भेद हैं। जैसे जैसे ग्रावरणका क्षयोपशम होता जाता वैसे ही वैसे ज्ञानमें प्रकाश नजर आ रहा है, तो कोई ग्रात्मा ऐसा भी होता कि जहां ग्रावरणका पूरा विनाश है, रंच भी ग्रावरण नहीं है, वहां इतना पूर्ण विकास है, कि उस पूर्ण विकाससे यह ज्ञान होगा कि यह भी स्वभाव है इस जीवका। ग्रगर पूर्ण विकासका, केवल ज्ञानका स्वभाव न हो तो किसी भी प्रकार इस आत्मामें केवल ज्ञान प्रकट नहीं हो सकता। तो वह ज्ञान स्वरूप सहज ज्ञान स्वरूप ज्ञानी जनोंको व्यक्त है, किन्तु ग्रज्ञानी जनोंको ग्रव्यक्त है। जिनको ग्राज ग्रव्यक्त है वे भी यदि ज्ञानाभ्यास तत्त्वमनन, ग्रात्मदृष्टि द्वारा विकल्पका परिहार ग्रादिक उपायोंका ग्रालम्बन करें तो उनके भी व्यक्त होगा। जो ग्राज ग्रज्ञानी है वे ग्रज्ञानी ही रहेंगे ऐसा कुछ नहीं है। जो ज्ञानी हुए हैं वे भी कभी इन प्राणियों जैसे ग्रज्ञानी थे। ग्रज्ञानीको ग्रव्यक्त है ग्रीर ज्ञानियोंको व्यक्त है यह समयसार।

#### 

यह समयसार न तो उत्पन्न हुग्रा है ग्रौर न यह नष्ट हो सकता । यह तो एक सत्त्व है, चेतन पदार्थ है। कोई भी सत्न तो कभी उत्पन्न होतान कभी विनष्ट हो सकता। जो है सो ग्रज है, ग्रविनाशी है, ऐसा ही ग्रपने ग्रापके स्वरूपके बारेमें समफें, यदि एक स्वरूपकी लगन हो जाय ग्रौर ग्रपनी दृष्टिमें यह सहज स्वरूप ही ग्रपना सर्वस्व बस जाय तो फिर इसको कोई शंका, भय, कष्ट कुछ भी नहीं रह सकता । तो यह कारण समयसार याने जो भी स्वरूप व्यक्त होकर मुक्त कहलाता वह स्वरूप न उत्पन्न हुग्रा ग्रौर न विनष्ट होता है । ऐसा शाश्वत ग्रन्तः प्रकाशमान होने वाला है । इसका ज्ञान ज्ञानोपयोगसे इसके अभिमुख होता है । यही कहलाता है वास्तविक ग्रद्वैत नमस्कार । इस जीव ने शान्ति लाभके लिए क्या-क्या विकट चेष्टायें नहीं की । उन सब चेष्टाय्रों द्वारा इसने ग्रपने ग्रापको थका डाला, दुःखी कर डाला, कायर बना डाला । पर थोड़ी सी तो बात थी कि श्रपना यह उपयोग <del>ग्र</del>पने स्रोतकी म्रोर ग्रभिमुख हो जाय ग्रौर जहांसे यह उपयोग परिणमन हुग्रा है उस ही शक्तिकी श्रोर अभिमुख हो जाय और यह उपयोग लक्षण पर्याय अपनी शक्तिमें अभेद बन जाय, यह हूं मैं। जैसे किसीका प्रिय बालक घरमें ही कहीं कमरेमें ही छिपकर बैठ जाय ग्रौर भूल हो जाय उस माँको कि मेरा बेटा कहीं घरसे बाहर निकल गया है तो वह माँ घरसे बाहर जाकर उसे ढूँढ़ती फिरती है, सब जगह पता लगाती है, जब पता नहीं लगता तो बड़ी हैरान होकर वह घर लौट आती है। घर म्रानेपर जब देखा कि वह बेटा तो इस घरमें ही खेल रहा तो उसे देखकर एक बार तो वह उसपर इस समयसार प्रभुको न जान सका ग्रौर कुछ न कुछ ग्रपना आधार, सर्वस्व, स्वामी जाने बिना चैन नहीं पड़ती, यह तो प्रकृति है जीवकी । तो यह बाहरमें सब खोज रहा है, यहां सुख मिलेगा, यहां मेरा महत्त्व होगा, यहां मेरा ज्ञान बसा है । सारी जगह डोल ग्राता है । बहुत बहुत डोल चुकनेके बाद यदि सुयोग हुआ ग्रौर इस ग्रात्माको अपने ग्रापमें इस चैतन्य प्रभुका दर्शन हुग्रा, ग्रनुभव हुग्रा तो जिस समय मिला है उस समय तो इसे ग्रानन्द ही होगा, पर इसके बाद वह ग्रानन्द ठहरेगा तो नहीं,

#### ( १२ )

क्योंकि इसमें घूमनेका, खोजनेका,श्रम करनेका बहुत बहुत संकार बना डाला । तो एक बार यह ज्ञानी भी फ़ुँफलाकर बोलेगा—ग्ररे मेरे प्राणाधार ! तुम यहीं थे, ग्रनादिसे कभी दिखे नहीं । यह ग्रपने ग्रापके ही ग्रन्तः प्रकाशमान इस परमशरणको चर्चा चल रही है ।

(

83 )

#### २०—निर्द्धन्द्व समयसार—

यह समयसार निर्द्वन्द है, द्वन्द्वसे रहित है 1 इसमें दूसरा कुछ है ही नहीं। यह तो यह ही है। न दो रूप है न नानारूप है, न इसमें दूसरा कुछ है। इसके स्वरूपमें, मेरे स्वरूपमें किसी अन्य पदार्थका प्रवेश नहीं है। तब यह मैं एक ही तो हं, निर्द्वन्द्व हं, एक ही मैं क्यों कहूं? एककी संख्यासे भी क्यों बँघूं, ग्रौर वास्तविकता भी यही है कि यह ग्रात्मा जब तक एककी संख्यासे बंधा हुग्रा है, यह हूं मैं एक हूं, तब तक उसको अनुभूतिका ग्रान्त्द प्राप्त नहीं होता। ग्रापके बारेमें एकका विकल्प भी सारे ग्रान्त्दको भंग कर देनेका कारण बनता है। व्यवहारनयसे निश्चयनयके निकट जानेके लिए यह सब प्रयोग है। मार्ग यह है, लेकिन ग्रात्मीय आनन्दका कारणभूत समयसारका जहां अनुभव जग रहा है वहां कैसी स्थिति है? तो दूसरे तो यह ही कहेंगे कि वह निर्द्वन्द्व स्थिति है। वहाँ एक ग्रनेक, शुद्ध ग्रशुद्ध किसी भी प्रकारका विकल्प नहीं है। ग्रशुद्धका तो विकल्प नहीं। क्या शुद्ध विकल्प करना भी ग्रवगुण है? हाँ शुद्ध विकल्प करना भी एक ऐसा ग्रवगुण है कि जिस विकल्पके समय उस शुद्ध ग्रंतस्तत्त्वकी ग्रनुभूति नहीं होती, क्योंकि जब तक मैं मान रहा हूं कि यह शुद्ध है तो इसके मायने हे कि ग्रशुद्ध था। जिसमें पहले विकार स्वीकार कर लिया गया ग्रब वह वातावरण ग्रच्छा न रहा इसलिए ग्रशुद्ध शुद्ध, एक ग्रनेक गुण पर्याय समस्त विकल्पोंसे रहित यह समयसार तो एक निर्द्वन्द्व है, इस निर्द्वन्द्व समयसारकी ग्रोर जब निर्द्वन्द्व विधिसे यह उपयोग ग्रभिमुख होता है तो यह ही है ग्रपने परमशरण समयसारका वास्तविक नमस्कार।

#### २१-सदाशिव समयसार-

-5

4

इस समयसारका नाम है सदाशिव, सदामुक्त । स्वरूपदृष्टिसे देखो तो स्वरूप तो सदा ही मुक्त है । ग्रगर स्वरूप बंघा हुग्रा हो याने बंघनका स्वरूप कहलाये तो बंघन कभी हटाये ही नहीं हट सकता । स्वरूप मुक्त है तो यह मुक्त बन सकता है, स्वरूप यदि बढ़ है तो यह कभी बढ़से दूसरी बात नहीं कर सकता । स्वरूपको देखो, ग्रन्य कुछ मत देखो । घन यह तो प्रकट भिन्न है इसे चर्चामें लाना भी एक लज्जाकी बात है । विकार यह तो स्वरूप नहीं है, विकार है, विकारकी ग्रोरसे बात नहीं कही जा रही, स्वरूपकी ग्रोरसे बात कही जा रही है । ग्रात्माका सहज स्वरूप याने ग्रात्माके सत्त्वके कारण ग्रात्माका जो एक पारिणामिक भाव है वह है सदामुक्त सदाशिव । नय विधियोंसे तत्त्वका ज्ञान न होनेपर ये ही बातें भिन्न--भिन्न दर्शनोंके रूपमें प्रचलित हो जाती है । ग्रन्य दार्शनिक भी मानते हैं कि कोई सदाशिव वह तो है एक ग्रौर मुक्त हैं ग्रनेक । याने जो ग्रनादि ग्रनन्त सदा समस्तपर भावोंसे मुक्त है, निराला है वह तो हे एक ग्रौर जो समस्त कर्मोंसे मुक्ति पाकर शुद्ध हुए हैं वे हैं ग्रनेक । यह बात माना तो है ग्रन्य दार्शनिकोंने ग्रौर बहुत ग्रच्छी बात है, लेकिन ऐसी भिन्नता आ गई उनकी दृष्टिमें कि सदाशिव तो कोई ग्रलग व्यक्ति है ग्रौर कर्मोंसे मुक्त होने वाला कोई ग्रलग व्यक्ति है, बस यह सब ग्रंघेर मच गया । जरा ग्रपने ग्रापके स्वरूपको देखो जो स्वरूप है सो स्वभाव है, ग्रात्माके ठीक सही स्वभावको निरखना, मगर उस स्वभावमें यह भी भेद डालें कि यह इसके ग्रात्माका स्वभाव, यह मेरे ग्रात्माका स्वभाव ग्रीर चाहे किर यह भी चिल्लाये कि स्वभाव स्वभाव सब एक

€

X

समान है निर्णयकी बात तो अलग है, पर जहां ग्रात्मानुभूति ग्रौर ग्रानन्दका प्रसंग है उस प्रकरणमें इतनी भी बात जहां पड़ गई हो कि जो प्रभुका स्वभाव सो मेरा स्वभाव, सो ही सब जीवोंका स्वभाव, वहां स्वभावकी ग्रनुभूति नहीं बनती । स्वभावकी ग्रनुभूतिके कालमें न मेरेकी खबर है न प्रभुकी खबर है न जगतके जीवोंकी खबर है । केवल एक ज्ञानोपयोगमें स्वभाव ही विषय है । वह किसी व्यक्तिसे बँधा हुग्रा होकर विषय नहीं है ऐसी दृष्टिमें ग्राप क्या कहेंगे कि वह तो सदाशिव है ? वहां नाना रूप दिखे ही नहीं, क्योंकि जब उस ज्योतिर्दर्शनमें ही नानापन नहीं तो फिर यह स्वभाव, यह सदाशिव, यह कैसे नाना कहा जा सकता है ? तो नित्य ग्रन्तः प्रकाशमान जो चैतन्यस्वभाव है वह कहलाता है सदाशिव । ग्रब जरा पर्यायपर दृष्टि दें तो यह कर्मोंसे लिप्त ग्रात्मा इस सदाशिव ईश्वरके ग्राश्रयसे जब समस्त कर्मोंसे छूट जाता है तो वह पर्यायमें हो गया मक्त, कर्मोंसे मुक्त । तो देखो कर्मोंसे मुक्त होनेके लिए सदामुक्त ग्रन्तः प्रकाशमान कल्याणमय, मंगलस्वरूप इस निज समय∽ सारका ग्राश्रय लेना होता है । इसकी ग्रोर ज्ञानोपयोग ग्रभिमुख रहे, तो यही कहलाता है ग्रढैत नमस्कार ।

#### 

क्या है यह समयसार ? ग्रपने ग्रापका स्वरूग । यह तो एक निर्मल दर्षण है । निर्मल दर्पणमें सामने की सब चीजें प्रतिबिम्बित हो जातीं, उसे न तकना, ऐसा तकनेमे निर्मलता का महत्त्व न जान पावेंगे ग्रनुमान भर रहेगा । तो फिर वह दर्पणको निरखनेकी तरकीब ही बड़ी गुप्त है । कोई दर्पणको देखले ग्रौर कुछ भी प्रतिबिम्ब न देखे, इस ढंगसे ग्राप किसी दर्पणको निरखें तो चलो, यह ही एक बड़ा टेड़ा काम पड़ जायगा । ग्राप मुख सामने करेंगे तो मुख प्रतिबिम्बित हो जायगा । कैसे ग्राप देख पायेंगे कि यह निर्मज दर्पण है, जो ग्रपने ग्रापमें ग्रपनी द्युतिसे ग्रपने ग्रापसे चकचकायमान है, है ना दर्पणका ऐसा स्व-रूप । सो इसी ढंगसे इस ग्रात्मतत्त्वको देखिये तो सही । यह ग्रात्मा भी पर्यायसे रहित कभी बनता नहीं, हर समय किसी न किसी पर्यायमें है, लेकिन पर्यायमें हैं इस तरहसे ग्रात्माको निरखनेमें हम ग्रात्माकी उस सहज महिमाको न पहिचान सकेंगे । ये पर्याय एकदम गौण कर दीजिये, केवल एक जिसे कहते हैं ग्रर्थ परिणमन, ग्रगुरुलघृत्व गुणका ही मात्र परिणमन उसके माध्यमसे उस सूक्ष्म परिणमनको भी गौण करके ग्रन्तः प्रकाश करें तो विदित होगा कि यह निर्मल दर्थणकी तरह ग्रपने ग्रापको द्युति ग्रपने ग्रापमें चकचकाय-मान है । ऐसा परमकारण परमपिता, समयसार यह कहीं बाहर नहीं है, यह ग्रपने ग्रापके ही स्वरूपकी बात है । इस स्वरूपकी ग्रोर जो ज्ञानतेपयोग ग्रभिमुख रहता है ऐसी ग्रभिमुखताको कहते हैं समयसारका वास्तविक नमस्कार ।

#### २३- समयसारकी निराबाधता-

इस समयसारकी बात सुननेमें समफनेमें बड़ी कठिनाई हो रही है । चित्त चंचल होता है तो हट हट जाता है सो बड़ी बाधा हो रही हे और इसी समयसारके ग्रभिमुख होनेमें बड़े विघ्न ग्रा रहे, लो ये वाधाएं ग्राती हैं। ये विघ्न ग्रा रहे हैं, किन्तु यह बाधा होना, यह विघ्न होना समयसारमें नहीं हैं। यह तो एक प्रवर्तमान उपयोगमें है, किन्तु लक्ष्यभूत वह समयसार ग्रात्माका सहज स्वरूप, वह तो सदा निराबाध है। स्वरूप स्वरूप ही है, ग्रावरणकी हालतमें स्वरूप प्रगट नहीं ग्रा रहा, मगर स्वरूप स्वरूपमें प्रकट ही है। उस प्रकटपने का ग्रानन्द नहीं ग्रा रहा, मगर स्वरूप तो ग्रनन्त ग्रानन्द स्वभाव वाला ही है। स्वरूप स्वरूपमें है, प्रकट है, इतने से कुछ इस जीवको लाभ नहीं है। पर ऐसा है तभी तो यह जीव उससे

( 88 )

लाभ ले सकता है। तो यह कारणसमयसार बाधाग्रोंसे रहित है, निर्विघ्न है। इस स्वरूपमें बिघ्न नहीं, स्वरूप परिपूर्ण है, यद्यपि य्रावरण है, ढका है, प्रकट नहीं है न ही स्पष्ट विदित होता, मगर जो सत्त्व है वह तो सत्त्व हा है, उसमें कोई बिघ्न नहीं य्राता। ऐसा यह निराबाध मेरा स्वरूप सहजमाव कारण समयसार, इसकी जो उपयोगदृष्टि करे तो ऐसी दृष्टि को कहते हैं ग्रद्वैत नमस्कार। २४— निगम समयसार—

समयसार निगम है, ग्रागमसे भी बढ़कर है । ग्रागमका बहुत बड़ा ग्रालम्बन है, जिसके विषय में कहा गया है कि जो यह ग्रागम न होता, वाणी न होती तो ग्रन्य जीव ग्रपने हितपंथको कैसे समझ पाते ? "जो नहिं होत प्रकाशनहारी, तो किस भांति पदारथ पांति, कहाँ लहते रहते ग्रविचारी । ग्रागम का बहुत बड़ा भ्रालम्बन है, पर यह श्रागम इस निगमको पहिचानके लिये है । श्रागमज्ञान भ्रौर निगम-परिचय इनकी पद्धतिमें भी अन्तर देखिये । आगम, आ मायने चारों क्रोर से गम मायने क्राये, चारों म्रोर से ग्रहण किया गया, ग्राया, ऐसा ज्ञान । प्रथमानुयोग, करणानुयोग, चरणानुयोग, द्रव्यानुयोग, इन समस्त ग्रागमोंके ग्रध्ययनसे जो ज्ञान पाया वह ग्रागम है। इस ग्रागमज्ञान का प्रयोग क्या करना? इस ग्रागमसे हमें क्या समझना, क्या पाना ? इस समस्त ग्रागमने किसका संकेत किया ? जिसका संकेत किया वह चारों ग्रोरसे ग्राने वाली बात नहीं, किन्तु ग्रपने ही ग्रन्तः उपलब्ध होने योग्य चीज है इस कारणसे इस अंतस्तत्त्वका परिचय कहलाता है निगमपरिचय, उस लक्ष्यकी उपलब्धि, यह है निगम ग्रौर उसके समफनेके लिये जितना भी उपदेश है वह है ग्रागम । तो ग्रागमके ग्रालम्बनसे बढ़ते बढ़ते हम इस निगम तक पहुँच जायेंगे । यह कारणसमयसार निगम है । भीतर ही बैठा हुन्ना भीतर ही यह स्वयॅ ग्रपने ग्रापमें द्युतिमान है । बातें कितनी ही कर लें, पर ग्रनुभव बनेगा विकल्प तोड़कर । सद्विकल्पोंसे हम विकल्प टूटनेके नजदीक ग्राते हैं ग्रौर जहां विकल्प टुटे, एक परम विश्राम हुग्रा वहाँ इस ग्रनुभव द्वारा गम्य होता है यह समयसार । जैसे मिश्री मीठी होती है ऐसा कहनेवालेने मिश्रीका ज्ञान किया श्रौर वही मिश्रोको मुखसे चखकर मिश्रीका ज्ञान करे तो ग्राप कह देंगे ना, कि ज्ञान तो यह है । मिश्री चख कर जो एक रसास्वाद सहित श्रनुभव जगा कि वह कहलाता है मिश्रीका ज्ञान । शब्दोंसे, युक्तियोंसे खूब सुना, मिश्रीका परिचय लिया, कबूल नहीं किया तुमने कि हाँ हमने मिश्रीका ज्ञान किया, पर उसके खा लेनेपर कबूल कर लिया कि हाँ समझे तो ग्रब है मिश्री । तो ऐसे ही इस समयसारका परिचय शब्दोंसे नहीं बनता, युक्तियोंसे नहीं बनता, यह तो स्वयं एक परम विश्राम लेकर निर्विकल्प होकर ग्रनुभव द्वारा ही यह जान पायगा कि यह है समयसार । इस निगम समयसारके प्रति जो उपयोग स्रभिमुख होता है ऐसी ग्रभिमुखताको कहते हैं समयसारका नमस्कार ।

२५—समयसारको निरञ्जनता—

यह कारणसमयसार निरञ्जन बताया गया, ग्रंजन रहित, कीचड़ रहित कह देते, धूल रहित कह देते । अञ्जन रहित कहनेका कितना ग्रान्तरिक मर्म है कि सब मैलोंमें जो ऊपरसे चिपकाये गए मैल हैं उन सबमें बहुत घने तौरसे लगने वाजा मैल ग्रञ्जन होता है । जरा ग्राँखमें ग्रंजन ग्राप लगा लीजिए तो देखिये वह किस तरह घनिष्ट चिपट जाता है ग्रौर शरीरमें कोई दवा लगा लिया तो उसका घनिष्ट चिपकाव नहीं है । दूसरी बात, वह ग्रांखमें चिपकाव है जो सबको देखनेका साधन है । तो ऐसे ही ग्रात्मामें जो विचार, विमर्श, वितर्क, परिचय ग्रादिक जो जो कुछ भी ग्रञ्जन हैं, ये हैं ग्रात्मामें लगे हुए भीतरी मल । जो आत्माके गुणों जैसी ही मुद्रा रख रहे, ग्रात्माका स्वरूप ज्ञान है

( १५

₹

X

ना, तो ये भी कमियां, ये भी विकार, विकल्पके रूपमें, विचारके रूपमें याने ज्ञानकी जाति जैसे बनकर यह हमला कर रहे हैं ना । किसीपर हमला तब बढ़िया होता है जब उसकी बिरादरीका बन जाय, उसके कुटुम्बका बन जाय, उसके बहुत नजदीकका बन जाय तो फिर ये विचार, वितर्क य्रादिक बड़े कड़े मैल है, इन समस्त ग्रञ्जनोंसे यह समयसार पृथक् है । यह तो केवल एक चैतन्यस्वरूपमात्र है । इस तरहसे कोई ग्रपने ग्रापमें ग्रड़ जाय, ग्राग्रह करके रह जाय, बस मुभे कुछ न चाहिए, मुफे कुछ परवाह नहीं, किसीसे लगाव नहीं, किसीका ध्यान नहीं, जो हो सो हो, शरीरका भी जो हो सो हो, मैं तो एक यह शुद्ध चित्प्रकाशमात्र हूं, निरञ्जन हूं, इस निरञ्जन कारण समयसारका जो उपयोग करना है, इसकी ग्रोर ग्रभिमुख होना है, यह ही ग्रभिमुखता एक ऐसे ग्रद्भुत ग्रान्दको लिए हुए है कि यह ग्रान्द्द ग्रात्मामें ऐसा सुखाव कर देता है, ऐसी सफाई कर देता है कि यह कर्मघूल जैसे सूखी हुई घोतीको जोरसे फिटक देनेसे सारी घूल फड़ जाती है, दूर हो जाती है, ऐसे ही यह कर्मघूल ग्रात्मानुभवके इस ग्रानन्दसे इस ग्रानन्दके कारण हुए जो पर पदार्थोंकी फटक, उसके बलसे ये भव– भवके बांघे हुए कर्म बन्धन भी तड़ तड़कर सब भड़ जाते हैं । तो जिस परमशरणका ग्रालम्बन लेनेसे सारी समृद्धियाँ बनती हैं उस परम शरण निरञ्जन कारण समयसारके ग्रभिमुख हुए ज्ञानको ही तत्त्व में लिए रहना, यह है समयसारका वास्तविक नमस्कार ।

#### २६—-ग्रपना शरण ढूढ़नेका यत्न—

हम ग्राप संसारी जीवोंकी किसी न किसीपर शरणकी दुष्टि रहती है ग्रौर उसे शरण मानकर चलते हैं । यह बात ग्राप प्रत्येक मनुष्यमें पायेंगे । घर-घरमें पायेंगे । इसको किसी न किसीको शरण मानकर रहनेकी चलनेकी ग्रादत है। तो ग्रब यह विचार करें कि मेरे लिए ऐसा कौनसा शरण है जिसकी ओरसे कभी घोखा न हो ग्रौर आत्माकी पूर्ण सिद्धि भी प्राप्त हो ? कुछ ऐसा खोजने चलेंगे तो इस लोकमें कोई भी पदार्थ ऐसा न मिलेगा कि जो घोखा न दे । घन वैभव, कुटुम्ब, मित्र, स्त्री, पुत्रादिक मिले हैं, मगर इनका वियोग होगा, यह घोखा तो ग्रनिवार्य है और जीवनमें भी कितने ही घोखे चलते रहते हैं । तो जगतमें ऐसा कोई पदार्थ न मिलेगा कि जिसकी शरण गहें और कोई घोखा न हो । तो बाहरमें शरण ढुढ़नेकी म्रादत छोड़नी होगी । उसमें कोई सिद्धि नहीं है, ऐसा म्रनादिसे करते चले ग्राये हैं, मगर इसमें मेरेको कोई शान्तिका मार्ग न मिला । तब बाहरमें शरण ढूढ़नेकी आदत त्याग कर कुछ अपने आपमें ही शरण ढूढ़नेकी बात करनी होगी । कौन है शरण ? अच्छा, किस बातके लिए शरण ढूढ़ रहे ? हमारा धन बढ़े, घर बढ़े, संतान बढ़े, इसके लिए शरण ढूढ़ने चले हो क्या ? तो ज्ञानीकी ग्रावाज है यह कि हमें बाहरमें कोई शरण नहीं है, ये तो प्रकट असार है, माया जाल है, इनमें हम ग्रपने लिए कोई शरण नहीं खोज रहे । हम शरण खोजना चाहते हैं कि हमारी ऐसी परिणति बने कि हम शान्त हैं, क्षोभ रहित हों, विकल्प न उठ रहे हों, ज्ञानका विषय ज्ञानस्वरूप बन रहा हो, ऐसी स्थिति चाहते हैं ग्रौर उसके लिए शरण ढूढ़ रहे हैं। निष्कर्षं क्या निकला कि हम निर्विकारकी स्थिति चाहते हैं । विकार कर करके हम तो परेशान रहे, अपना कुछ न हुग्रा, सब बाहरी बातें हैं, जैसा जिसका मन चाहता वैसा करता । जैसा पुद्गलका योग नियोग है होता । परेशान हो गया बाहरमें कुछ ढूढ़कर, कुछ ललचाकर, कुछ अपनाकर । श्रबतो बाहरमें मुफे कुछ नहीं ढूढ़ना है । ये बाहरी पदार्थ इनका संयोग एक विकारका ही तो कारण बनता है, पर निर्विकार स्थिति होनेके लिए इनकी ग्रोरसे कोई सहयोग नहीं । तो मतलब यह ही तो निकला कि ग्रब हम किसी निर्विकारकी

( १६ )

(". कलका १ ) हिल्ला

शरणमें पहुंचे ।

२७—ग्रविकार सहज परमात्मतत्त्वकी शरण्यता—

हाँ चलो निर्विकारको ढूढ़ने । बाहरमें ढूढ़ने चले तो मिला कौन ? सशरीर भगवान व शरीर-रहित भगवान । मिला तो सही मगर वहां हम दृष्टि दें, इतनी दूर उपयोग दौड़ायें, लोकके अन्तमें हैं, उस जगहमें है, ऐसी हम दृष्टि अपनायें और यह हैं सिद्ध, यह हैं मुक्त जीव, यों बाह्यमें हम उपयोग दौड़ायें तो वहां उपयोगमें निर्विकल्पता न रही । कर तो रहे हम निर्विकारका ही ग्राश्रय, मगर बाहरमें निर्विकारका ग्राश्रय कर रहे इसलिए निर्विकल्पता नहीं । चित्तवृत्तिकी स्थिरताके लिए घोखा ही चल रहा है। तब फिर थोड़ा ग्रौर ग्रागे ग्रायें, बाहरसे ग्रन्दर ग्राये, भीतरमें ही सोचने लगे-यह हैं सिद्ध भगवान, यह हैं ग्ररहंत ग्रौर भीतर सोचें या बाहर सोचें, ग्रपनेको भेदरूपसे सोचा गया है तो प्रभाव तो यही है कि हम ग्रभेद दशामें नहीं ग्रा पा रहे । ग्ररे-ग्ररे यह कैसी क्वतघ्नपनेकी बात की जा रही है कि जिस प्रभुकी दिव्यघ्वनिकी परम्परासे ग्राये हुए शास्त्रोंके द्वारा हम कुछ बोध और समभ पा सके, पर निर्विकल्प समाधिके लिए चलनेको हुए तो यहां बिल्कुल भगवानकी बात ही छोड़ रहे। भगवानकी बात कहां छोड़ रहे, हम तो द्वैतपनेकी बात छोड़ रहे, द्वैतका ग्राश्रय करनेमें ग्रसिद्धि है, ग्रद्वैतका ग्राश्रय **क**रनेमें सिद्धि है, तो उस प्रभुको कुछ ग्रौर निकट लायें तो स्वभावके रूपमें उनको निरखने लगें, पर ऐसा निरखा जाय कि फिर स्वभाव ही स्वभाव मात्र दृष्टिमें रहे, यह प्रभुकी बात, यह मेरी बात, या इनकी बात, सब जीवोंका स्वभाव समान है, यह तो एक पंचायतकी बात है । ये ग्रभेदानुभूतिके लक्षण नहीं हैं । स्वभाव इस तरहसे जाना जाय कि उस ज्ञानके साथ व्यक्ति जुड़ा हुग्रा न रहे तो ग्रभेदानुभूतिकी पात्रता होती है । ग्रच्छा तो ग्रर्थं यह हुग्रा ना कि निर्विकार कोई बाह्य पुरुष है परम पुरुष परमात्मा ग्ररहंत सिद्ध, उसका आश्रय लेनेसे यह निर्मल पर्याय नहीं उत्पन्न हुई, शुभोपयोग रहा, पुण्यबंध रहा तब क्या करना चाहिए ? क्या हम अपना ग्राश्रय करके ध्यान बनायें ? हम तो हैं बुरे, संसारी विकार वाले । उनके ध्यानसे कैसे सिद्धि होगी ? यह तो बहुत बड़ी समस्या ग्रा गई कि भगवानके ग्राश्रयसे सिद्धि यों नहीं कि प्रभु परद्रव्य है, हमारे ग्राश्रयसे सिद्धि यों नहीं कि हम संसारी है, विकारी है, तो उपाय क्या मिल पायगा ? किसका शरण लें कि हममें निर्मल पर्यायकी संतानें चल उठे ? ग्रच्छा लेना तो अपना ही शरण है पर ग्रपनेको पर्यायरूपसे शरण मत लें । समयसारको देखें । परिणतिको न देखें । परिणतिसे परिणत ग्रपना सहारा न लें। यद्यपि यह रहता है सदा परिणतिसे परिणमता, मगर इस नातेसे सहारा न लेंग किन्तु एक अपने सहज स्वरूपको देखें । n de la sec २६—ग्रविकार समयसारकी उपासना—

619

कैसा है वह परम शरण स्वरूप ? ग्रविकार, निविकार नहीं किन्तु ग्रविकार । निर्विकार ग्रौर ग्रविकारमें ग्रन्तर कितना ग्राया ? निर्विकारका ग्रर्थ है निर्गतः विकारः यस्मात् स निर्विकारः ... जिससे विकार निकल गए उसे कहते हैं निर्विकार और ग्रविकारका ग्रर्थ है, नास्ति विकारः यत्र स ग्रविकारः जहाँ विकार नहीं वह ग्रविकार है । एक दृष्टि यह बनायी कि विकार निकल गया ग्रौर एक दृष्टि यह की कि विकार नहीं, तो इनमें ग्रन्तर क्या ग्राया ? देखो निर्विकार कहकर हम स्वभाव की महिमा घटा रहे, ख्यालमें क्या ग्रा रहा है कि इसके विकार था । स्वभावको देखनेकी बात कह रहे हैं । निर्विकार कहा तो इस महिमाके प्रसंगमें निन्दाका शब्द है । जैसे किसीसे कहा जाय कि ग्रापके पिता जेलसे मुक्त हो गए, निकल गए तो बात तो यह कहा कि जेलमें नहीं हैं, घरमें ग्रारामसे रहते हैं,

Ľ

मगर जेलसे निकल गए ऐसा कहनेमें तो गाली भरी हुई है याने कोई ऐब किया था, जेलसें पहुंच गया था, झब जेलसे निकल गया । ऐसे ही निर्विकार कहनेमें स्वभावकी निन्दा है, यह स्वभाव विकारी था, अब विकारसे हट गया । ग्रगर स्वभाव विकारी था तो विकारसे कभी हट नहीं सकता । स्वभाव ग्रविकारी है, विकारका वहाँ प्रसंग नहीं । देखना है किस ढंगसे कि मैं सहज जैसा कि मैं सल्व रखता हूं, जो कि मैं स्वभाव रखता हूं वह सहज स्वरूप, वह तो चैतन्यमात्र है, जिसका कि कार्य चेतना है । यहांसे ही देखो ग्रंतरंगसे । विकारकी यहां गुंजाइस है क्या ? भीतरमें निरखिये जैसे दर्पण है, स्वच्छ हे, निर्मल है उस दर्पणमें दर्पणकी ग्रोरसे प्रतिविम्ब छायाकी गुंजाइस है क्या कि होता रहे । चीज सामने हो, उपाधिका सन्निधान है, विकार ग्रा गया दर्पणमें छाया प्रतिबिम्ब हो गया, मगर दर्पणके स्वच्छ है, ऐसा परमाणुपुञ्ज है । ऐसे ही ग्रपने ग्रापको स्वभावकी ग्रोरसे देखें तो विकार नहीं, कर्म नहीं, संसार नहीं, बंधन नहीं, मनुष्य नहीं, दुःख नहीं, कष्ट नहीं । स्वभाव स्वभावका निर्णय करके देखें, इस स्वभावमें मात्र चेतना है । ग्रगर स्वभावमें विकार होता तो किसी भी उपायसे हट नहीं सकता था । ऐसा ग्रविकार समयसार जिसकी ग्रोर यह जानोपयोग ग्रभिमुख रहे तो यह कहलायगा समयसारका वास्तविक नमस्कार ।

२६--रागरहित ग्रविकार समयसारमें प्रवेश करनेका, साहस करनेका ग्रनुरोध-

जैसे जाड़ेके दिन हों ग्रीर कुछ बच्चे तालाबमें नहाने जायें ग्रीर तालाबके किनारे तालाबके ही थोड़ा भीतर घुसे हुएमें एक बड़ा ऊँचा पत्थर है सो किनारेसे बढ़-बढ़कर उस पत्थरपर पहुंच गये हैं जहां से गिरें तो पानीमें नहा लें, मगर जाड़ा लग रहा, हिम्मत नहीं हो रही, वायुके भकोरे चल रहे । कोई बालक उस सिलापर बैठा है कुकड़ू, कुछ सोचमें पड़ गया, नहानेकी हिम्मत नहीं होती, उस पानीमें गिरनेका साहस नहीं होता, जाड़ा तेज लग रहा । कोई बालक अपने मनसे कुछ न सोचकर उछलकर पानीमें गिर जाता है तो उसका सब जाड़ा खतम हो जाता । पानीमें पड़ेके बाद जाड़ेकी तकलीफ नहीं रहती । साहस बनाया कि अपने कामको सिद्ध कर लिया । यहाँ यह देखो कि विकल्प, वेदना, ममता, रागद्वेष, बाहरी पदार्थोंपर दृष्टि होना ये सब बाह्य वायुके ककोरे ये वेदनायें इस जीवको लगी हैं। ग्रब इसके मनमें ग्राया कि चलो ज्ञान सरोवरमें ग्रवगाह लें, ग्रात्माका जो एक स्वच्छ सहज ज्ञानस्वरूप है उसमें प्रवेश करें, उसमें ही स्नान करें ऐसा मनमें आया । म्रा रहा मनमें ग्रौर इसके लिए श्रम भी कर रहा, पौरुष कर रहा, प्रयत्न कर रहा, तीर्थ यात्रा करता, सत्संग करता, स्वाध्याय करता, ये सारे प्रयत्न कर रहा मगर यह रागद्वेषादिकी बेदना, यह दंड, यह संस्कार, ये सब इस जीवको बरबाद कर रहे, लेकिन क्या होनी, कैसा भाव पड़ा कि इस ज्ञानसरोवरमें जो सामने नजर ग्रा रहा, चर्चा द्वारा, कुछ समझ द्वारा, इसमें ग्रवगाह नहीं हो पा रहा । एक बार साहस करने भरकी बात है। इस रागके संसारको तोड़कर इस ज्ञानसरोवरमें अवगाह करना, ऐसा किया नहीं क्या किसीने ? भला बतलावो-छोटी उम्रका सुकौशल, जवानीमें प्रवेश किया हुग्रा सुकौशल जिस समय ग्रपने पिता मुनिकी मुद्रा देखता है और कुछ घरकी घटना समभ पाता है तो एकदम विरक्त हुग्रा । हो गया ऐसा कटाव कि पहला ही बालक, सुकौशलकी स्त्रीके गर्भ में था, उस समय लोग तो स्त्रीको ललचाते, बच्चा होनहार हो तो बड़ी खुशी मनाते, बड़ी प्रतीक्षा करके ग्रागेका प्रोग्राम बनाते, पर जिसको सहज चैतन्यस्वरूपका भान हुआ है और समस्त तथ्योंका परिचय हो गया है उसका

(े १६०))

मोह ऐसा कटा कि वह विरक्त होकर चल दिया जंगलमें । सब समफाया मंत्रियोंने । लोगोंकी दृष्टिमें यह तो बड़ा गजबका काम हुआ । ग्रभी दो चार वर्ष ही शादीको हुए, र्गाभणी स्त्री है, राज्यको सम्हालनेके दिन हैं, क्या मूर्खता समा गई, इस तरह परखने वाले ग्रज्ञानी उस समय बहु संख्यामें थे । मंत्री समफाये, सबने परिश्रम कर लिया, पर एक बार सही ज्ञान होनेपर फिर ग्रपना परिणमन ग्रज्ञान-रूप कैसे लिया जा सकता है ।

३०—प्रकट हुए ज्ञानको प्रसंगों द्वारा ग्रज्ञानरूप किये जानेको ग्रज्ञक्यता—

सामने पड़ी हो रस्सी ग्रौर जान गए साँप तो वहाँ घबड़ाहट है, क्लेश है। हिम्मत करके ग्रागे बढ़े ग्रौर रस्सीको रस्सी ही है ऐसा पहचान गये, छूकर सब तरह परीक्षा करके पहिचान गए कि यह रस्सी है, ग्रब पहले जैसा कि यह साँप है, जो ग्राकुलता मचाये थे वैसा ग्रज्ञानका परिणमन कैसे किया जा सकता ? जहाँ प्रबल भेद विज्ञान है, स्वरूपका भान हो गया, वहाँ य्रज्ञान अवस्था कैसे नापी जा सकती है ? वास्तविकता तो यह है कि ऐसी स्थितिमें भी चले गए तो कहीं वह बच्चा या स्त्री निराश्रय तो नहीं हो गए, कोई किसीको ग्राश्रय नहीं देता, सबका ग्रपना-ग्रपना भाग्य है । संसारी अवस्थामें जो हो रहा है वह सब कर्मानुभूतिके अनुसार चल रहा । अब कोई समाजमें धर्मात्मा पुरुष बने, उससे कहा जाय कि भाई तुम सब कुछ एकदम छोड़ दो तो वह कहेगा कि ग्रजी दया ग्राती है, छोटे-छोटे बच्चे हैं, कच्ची गृहस्थी है, ग्रगर हम इन्हें छोड़ देंगे तो ये बच्चे लोग क्या करेंगे ? इन पर हमें दया ग्राती है । तो दया नहीं ग्राती, वह तो मोहके ग्रंकुर ही उस रूपमें प्रकट हो रहे । राग-भावका एक बार भी कटाव बन जाय उपयोगमें तब वह म्रनुभूति प्राप्त हो सकती है । रागभावका लेश रहते हुए ग्रात्मानुभव पाना ग्रशक्य है । इस ही दृष्टिको लेकर श्री कुन्दकुन्दाचार्यने बताया कि परमाणुमात्र भी जिसके राग है उसके स्वानुभूति नहीं । देखना कौन-सी बात कही जा रही है । ग्रागम में तो लिखा है कि छठे गुणस्थान तक राग है क्रौर यहाँ कहा जा रहा कि परमाणुमात्र भी जिसके चित्तमें राग रह रहा है वह ग्रात्माका ग्रनुभव नहीं कर सकता । इसका भाव यह है कि उपयोगके समयमें यदि परमाणुमात्र भी राग है तो ग्रात्माका ग्रनुभव नहीं हो सकता । कोई मनुष्य ४ भाषावोंका जानकार है-हिन्दी, अंग्रेजी, उर्दू, संस्कृत श्रौर प्राकृत । ग्रब मान लो कोई संस्कृत भाषामें लिखा हुग्रा पत्र उसके पास ग्राया है । उसे वह पढ़ रहा है तो उस समय शेष चार भाषात्रोंका व्यापार तो उसका नहीं चल रहा, सिर्फ एक संस्कृत भाषाका उपयोग है, ऐसे ही जब इस ग्रविकार ज्ञानघन चैतन्यस्वरूपका ही उपयोग हो, लेशमात्र भी रागका उपयोग न हो तो वहाँ आत्माकी अनुभूति बनती है । तो वह कौन-सा शरण है कि जिसका शरण गहनेसे निर्मल पर्याय बनती है वह है अविकार समयसार, मेरा ही सहज स्वरूप, उपाधि रहित, उपाधिके प्रभावसे दूर है, ग्रव्यक्त तो है मगर ग्रव्यक्तमें ही, गुप्तमें ही, भ्रन्तर्दृ ष्टिके द्वारा व्यक्त किया जाता है ।

३१—प्रविकार समयसारको सुध न रहनेपर विडम्बना—

यहो यह कारण समयसार जो मेरा स्वरूप है, ग्रनादिसे है, मैं ही हूं, इसको भूलकर बाहर दृष्टि लगा लगाकर हमने इस भगवान ग्रात्माको ग्रनादि-कालसे भकभोर डाला । ग्रोह, इतनी हिंसा की हमने । इस सहज भगवान, सरल भगवान ग्रविकार स्वरूप इस ग्रात्माको मुभने, उपयोग ने ग्रनादि कालसे भकभोर डाला । इतने बड़े ग्रन्यायका तो बहुत बड़ा दण्ड है । हाँ हाँ, सो दण्ड पाया है । निगोदमें रहे, स्थावरोंमें रहे, कीट पतिंगेके भवोंमें रहे, निज भगवान ग्रात्मापर ग्रन्याय करनेका

38 . ))

ſ

फल यह सब संसार है । इससे मुक्त होनेका उपाय है निज ग्रविकार सहजस्वरूपका ग्रालम्बन लेना, ज्ञानमें एक चित्प्रकाश ही रहे, ग्रन्य बात न रहे । बात समफनेमें कोई कठिनाई तो नहीं, किसीसे किया जाय या न किया जाय । किसीसे उपयोग ऐसा बन सके या न बन सके, मगर बात तो बिल्कुल साफ है ना कि एक अविकार चैतन्य चित्प्रकाश यह ही ज्ञानमें हो तो इसके ग्रात्मानुभव हो, मोक्ष मार्गमें बढ़े ग्रौर बाहरी पदार्थ कीर्ति इज्जत, नाम ग्रादिक ये अगर दृष्टिमें रहे तो उसे ग्रात्माका <mark>श्रनुभव नहीं है । संसारके</mark> लोग बड़े पुरुषोंसे ईर्ष्या किया करते हैं । घनमें कोई बढ़ा हुया है तो उससे ईर्ष्या। इज्जत, प्रतिष्ठा, कीतिमें जो बढ़ा हुग्रा है उससे ईर्ष्या, ग्रौर ग्रौर बातें सब लगा लो, जिन-जिन बातोंसे लोग ईर्प्या करते हैं तो म्राप यह देखें कि ईर्ष्या करने वालोंकी कितनी बड़ी मूढ़ता है याने ईर्ष्या करने वालेके चित्तमें यह बैठा है कि धन ही सार है तब ही तो धनीको देखकर ईर्ष्या होती है, लोगोंमें नाम बढ़ जाय, कीर्ति बढ़ जाय, यह ही सार है, यह बात किसीके चित्तमें बैठ जाय तब ही तो ईर्ष्या होती है, यह नहीं देखता कि यह बेचारा ग्रज्ञानी कहाँ बह गया ? बहुत गरीब है, कितना परतत्त्वोंमें चला गया, यह तो निरखता नहीं और ईर्ष्या करता है । यह सब ग्रज्ञानका ही प्रताप है । उपयोग निज समयसारको निरखें बस यह है काम, यह है कल्याण । इसके पानेके लिए मेरा सब कुछ बलिदान । तन कुछ नहीं, यह तो जल जाने वाला है, सम्बन्धी मित्र कुछ नहीं, ये तो खुदमें परिपूर्ण हैं, पर पदार्थ हैं, इनका सब कुछ इनमें है, उनसे मेरेको ग्रटक क्या ? जो घरके, कुटुम्बके लोग हैं वे भी उतने ही निराले है जितने निराले जगतके ग्रन्थ जीव हैं । रंच भी सम्बंध नहीं । ग्रज्ञान बढ़ाया जाता, यह खुदका ग्रपराध किया जाता, सम्बंध रंच भी नहीं । तो परमाणुमात्रके प्रति भी राग न हो जिस उपयोगमें वह उपयोग म्रात्मस्वरूपकी म्रनुभूति करता है । इसका उपयोग यह है कि निरंजन चित्प्रकाश ग्रविकारके नातेसे चित्प्रकाशका आश्रय लें, ज्ञानमें केवल वही चेतना मात्र उपयोगमें हो तो इसमें हमारा मोक्षमार्ग रहता है।

## ३२—निराकार समयसारका वास्तविक नमस्कार—

यह समयसार निराकार है। ग्रात्माके बारेमें कितनी तरहके विचार ग्रात्मानुभूतिके विघ्नरूप बनते हैं। साक्षात् कह रहे हैं। वैसे तो माना गया है कि ग्रात्माकी सारी बात जानो, क्या ग्रशुद्ध ग्रवस्था है, क्या क्षेत्र है, क्या काल है, क्या द्रव्य है सब कुछ जानें। इस ग्रात्माका तो रग रग पहि-चान लें। जितना बन सके उतना परिचय बनायें, सब कुछ परिचय बनानेके बाद भी ग्रब यह देखो कि कौन-कौनसा परिचय ग्रात्मानुभवमें बाधक है ? परिचय बाधक नहीं, किन्तु परिचयका उपयोग बाधक है। ग्रात्माको परखनेकी ४ विधियाँ हैं--द्रव्य, क्षेत्र, काल, गुण ग्रौर पर्याय । ग्रात्माको द्रव्यकी दृष्टिसे देखें--ग्रोह ग्रनन्त गुण पर्यायोंका पिण्ड है यह ग्रात्मा । जब ग्रनन्तगुण, ग्रनन्त पर्याये इसके चित्तमें है, उपयोगके विषय बन रहे हैं तो वहाँ ग्रभेदानुभव कहाँ से हो ? यह तो सीधी गणितकी बात है। क्षेत्रसे परिचय पाया है कि ग्रात्मा-देह प्रमाण है। इस समय यह जीव ४--६ फिट लम्बा है, एक हाथ फैला है। इस शरीरसे एक क्षेत्रावगाह है, ग्रमूर्त है, चेतन है, पर इतने प्रमाणमें है यों ग्ररे जब क्षेत्र दृष्टिसे परखा, ग्राकार रूपसे परखा तो ग्राकार जब उपयोगमें है तो वहाँ ग्रात्माकी ग्रनुभूति नहीं है। ग्रच्छा तो हम परिणतिके रूपमें ग्रात्माको देखेंगे, कैसी परिणति बन रही है, इस समय हम किस ग्रवस्थामें हैं, क्योंकि ग्रवस्थासे रहित जीव कभी नहीं होता। तो हम किसी अवस्थारूपमें इस ग्रात्माको देख रहे हों तो ग्रात्मानुभूति नहीं है, वह विकल्प है। तब हम गुणके रूपसे देखेंगे--ग्रोह,

२०)

#### 

3

Ä

प्रात्मामें ज्ञानगुण, दर्शन गुण, चरित्र गुण, ग्रानन्द गुण, शक्ति ग्रादिक ग्रनन्त गुण हैं । इस रूपसे इस आत्माको परखेंगे तो भाई परख तो लो, मार्ग तो है परखनेका मगर इस परखके उपयोगमें ग्रात्मानु-भिव नहीं है, तब फिर देखों आकार रूपमें आत्माको परखनेसे सिद्धि नहीं मिलती । आत्मानुभूति नहीं हुई, तब फिर कैसे देखें उस समयसारको ? स्वभावमात्र, स्वभाव लम्बा चौड़ा है क्या ? स्वभाव किसी दिशाका नाम है क्या ? स्वभाव किसीका पिण्ड है क्या ? ग्रात्माका स्वभाव है सहज चैतन्यमात्र । ज्ञानमें मात्र यही स्वभाव रहे जिसके रहनेसे न तो मैं रहता, न भगवान रहते न कोई रहता । कहाँ ? जपयोगमें । सत्ता मिटानेकी बात नहीं कह रहे, उपयोगमें मैं भी नहीं, भगवान भी नहीं, जीब भी नहीं, कुछ भी नहीं, यह क्या है, इसे कौन बताये ? उस ग्रात्माका ग्रुभवके समय एक निर्विकल्प स्थिति है । जो स्वभावका ग्राश्वय करनेमें ही बनता है । तो ऐसा एक अविकार समयसारका ग्राश्वय करना ही एक परमशरण है ग्रौर वह है निराकार ग्रविकार चैतन्यस्वरूप । उस रूप अपनेको अनुभवना, मैं यह हूं, मैं यह हूं, ऐसा दृढ़ ग्रम्यास बन जाय कि मैं यह हूं, इसके ग्रतिरिक्त मुभे कुछ न सुहाये । जब न रह सकें इसमें तो मित्रजनोंसे, कुटुम्बी जनोंसे, सहयोगी जनोंसे इस ही तत्वकी चर्चा करें । मोह रागका दोष कम हो जायगा । ऐसे इस ग्रविकार निराकार चेतनामात्र समयसारका शरण करना ही, इसकी ग्रीर ग्रभिमुख होना ही वास्तविक समयसारका नमस्कार है । **३ ––समयसारकी संसारशिरोमणिता–** 

( २१ )

जिसका शरण पाना है, जिसकी ओर दृष्टि रखना है, जिससे अपनी सारी सिद्धियाँ होना है ऐसा यह स्वरूप, समयसार सर्व प्राणियोंके अन्दर नित्य अन्त: प्रकाशमान है । चाहे कोई सा भी भव हो, एकेन्द्रिय है, निगोद है, उसका कुछ भी स्वभाव व्यक्त नहीं हो पा रहा है, बड़ा ग्रावरण है, न कुछ जैसी दशा है, इतने पर भी स्वभाव वही परिपूर्ण है, अन्तःप्रकाशमान है । यदि स्वभाव न रहे, मिट जाय तो जीव ही मिट जाय । तो ऐसा वह अपना सहज स्वरूप समयसार उसके लिए यहाँ अभि-मुखता रूपी नमस्कार किया जा रहा है । यह समयसार संसारके जितने पदार्थ हैं उन सब पदार्थों में शिरोमणि है । सब कुछ हो, पाँचों द्रव्य हों खूब ग्रौर एक जीब द्रव्य ही भर न हो तो उसकी स्थिति विचारो, क्या स्थिति है ? प्रथम तो पुर्गल काहेके लिए ? जब जीव ही नहीं है तो यह तो भोगोपभोगके साधन हैं, भोगोपभोगरूप हैं । जो जीव द्वारा ग्रग्राह्य वर्गणायें हैं वे तो ग्राँखों ही नहीं दिखती है, ऐसा कुछ है। बाकी ये सन जीवग्राह्य हैं। जीव न होता तो यह सकल ही क्यों हीती पुद्गलकी ? जीवने ग्राहार वर्गणात्रोंको ग्रहण किया और यह वृद्धिको प्राप्त होता, जब कि ये ईंट भीट, कड़ी बर्गा ग्रादिक ये सबके सब जो दिख रहे हैं, ये सब जीव सम्बंधसे ही बने हैं। जीयद्रव्य न हो तो यह काठ ही काहेके लिए होता ? ग्रौर, धर्म ग्रधर्म किसलिए ? ग्राकाशका कौन प्रयोग करे 🖓 काल भी क्या बात रही ? एक जीव द्रव्य भर न हो तो यह सारा संसार सूना । यह हलचल ही कुछ नहीं, बात ही कुछ नहीं, ज्ञान भी क्या, ज्ञेय भी क्या ? तो यह जीव द्रव्य संसारके समस्त पदार्थोंमें शिरोमणि हैं । कोई सोच सकता कि मैं जीव द्रव्य न होता और मैं परमाणु रहता तो बड़ा अच्छाः था । कोई कष्ट न होता, विकल्प न होते, कुछ बात ही न होती, कुछ भी बन रहा, स्कंघ बने, जीव द्वारा ग्रहणमें त्राये, कुछ भी हो, परमाणुका क्या बुरा-भला ? मैं क्यों जीव हुग्रा ? इसमें कोई बात चलती है क्या ? क्यों हुग्रा ? न होता, अरे जो सत् है वह है ही है । ग्रनादिसे ही है, ग्रब तो इसमें कुश तता है कि विकल्प भ्रमदृष्टि, कषाय, श्राकुलता, ये विपरीत परिणमन न रहें श्रौर शुद्ध परिण-

Ť

C

Ł

मन जगे। पवित्र यह ग्रात्मतत्त्व बने तो वहाँ दुःख नहीं, इतनी ही बात नहीं, किन्तु ग्रनन्त ग्रानन्द बनेगा। निराकुलताका नाम ग्रानन्द तो कहा है पर केवल इतनी ही बात नहीं कि ग्राकुलता नहीं इसका नाम ग्रानन्द है। ग्रानन्द तो जीवका एक सहज गुण है। ग्रभावरूप नहीं, निषेधरूप नहीं कि प्राकुलता नहीं यह ही ग्रानन्द है। यह तो हम ग्रापको समभानेके लिए बात है। क्योंकि हम ग्राप ग्राकुलता नहीं यह ही ग्रानन्द है। यह तो हम ग्रापको समभानेके लिए बात है। क्योंकि हम ग्राप ग्राकुलतासे भरे हैं। ग्राकुलता हमारा ग्रापका एक माप है। इसे सुख है कि नहीं, ग्रान्ति है कि नहीं उसकी माप है ग्राकुलता। कितना कम है, बिल्कुल नहीं है, यह तो ग्रानन्दका माप है, पर ग्राकुलता का न रहना इसका नाम ग्रानन्द नहीं। ग्रानन्द तो एक विधिरूप गुण है, स्वभाव है जीवका, ग्रानन्द तो परम ग्राल्हादमय ग्रवस्था है जो ग्रब कभी चंचल नहीं होना है, स्थिर ग्रवस्था है, जुद्ध पर्याय हुई, तो ऐसा जो एक आनन्द स्वभाव वाला है, ज्ञानस्वभाव वाला है वह तत्व तो संसारके सर्व पदार्थों में शिरोमणि है।

#### ३४--समयसारकी सर्ववींशता व सर्वज्ञरूपता---

इस ग्रन्तस्तत्त्वका स्वरूप देखो सर्वदर्शी और सर्वज्ञ स्वरूप है। स्वभाव जब एक वस्तु है। ग्रात्मा चैतन्यस्वरूप, तो चेतनामें कैद कहाँसे लगे कि तुम सामनेकी ही बात जानना। ग्राजकी ही बात जानना। उस चेतनमें, उस चेतनके स्वभावमें, उस चेतनके परिणमनमें न तो क्षेत्रकी कैद है न कालकी कैद है, न द्रव्यकी कैद है, इतना बड़ा जानना, इतना छोटा जानना, ऐसी कुछ कैद नहीं है। क्योंकि चेतनेका स्वभाव है. यदि बाह्य पदार्थोंकी कलाके कारण ज्ञान बने तो कैद है मगर चेतनामें स्वयंकी ओर से, स्वयंकी कलासे ज्ञान प्रकट होता है, बाह्यपदार्थोंकी कलासे ज्ञान नहीं बनता इसीलिए यह ग्रसीम है, स्वभाव सर्वदर्शी है ग्रीर सर्वज्ञ है।

#### ३४--ग्रपने एकमात्र स्वामी समयसारको ग्रभेद नमस्कार-

समयसार, हमारा यही तो एक स्वामी है, बाहर कहीं भी डोल आये, सिवाय थकनेके और चोट लगनेके ग्रौर कुछ बात न ग्रायगी । लड़का घरसे निकलकर बाहर खेलने जाता है, खेल रहा, पिटकर वह रोकर ग्रायगा घरमें ग्रौर तब वह खटियापर सो जायगा । बाहरमें उस लड़केको कोई ग्राराम मिलनेका नहीं । जहाँ कुछ बालक जुड़ते हैं ग्रौर उनमें ये खेल रहे हैं, मन भर रहे, पर उस खेलका ग्रंतिम परिणाम लड़ाई है । जब तक मार-पीट नहीं हो जाती तब तक खेल बन्द नहीं होता । तो ऐसे ही समभो कि यह उपयोग बाहर दौड़ रहा ग्रनेक पदार्थोंके साथ खेल रहा, नाना पुद्गल, चेतन ग्रचेतन रूपी पदार्थ, सुन्दर रूप, रस, गंध, स्पर्श, यश कीति ग्रादिक न जाने क्या-क्या बातें हैं, उन सबके साथ यह उपयोग खेल रहा है । उसका परिणाम यह निकलता है कि यह रोकर आयगा, पछताकर ग्रायगा श्रौर ग्रपने घरमें, ग्रपने स्वामीकी शरणमें ग्रायगा तो इसे ग्राराम मिलेगा, विश्राम मिलेगा, इसे विश्राम मिलनेकी कोई ग्रौर जगह नहीं है संसारमें । जो परमें विश्राम मान रहे हैं वे घोखा खायेंगे ग्रौर बड़ी चोट सहेंगे । जो सम्पदामें ममता रखते हैं, कुटुम्बीजनोंको देखकर बड़ा हर्ष मानते हैं, अपनेको बहुत बड़ा ग्रनुभव करते हैं वह सब जितना जो बड़ा ग्रनुभव करेगा संसारी रूपसे वह उतना ही ग्रघिक चोट खायगा, दुःखी होना पड़ेगा । तो संसारमें कहीं भी उपयोगको शरण लेनेके लिए भेज दो, जावो शरण गहो, पर यह उपयोग बाहरसे रोता हुग्रा ही ग्रायगा ग्रौर ग्राखिर जब भ्रपने ग्रापके ग्रन्दर ही बसा हुया यह समयसार स्वामी-इसकी छायामें ग्रायगा तो इसे ग्राराम मिलेगा । इस सहज ज्ञान परमज्योति चैतन्य महाप्रभुकी स्रोर जो शरण लेता हुन्रा दृष्टि रखता है

( २२ )

(\* কলহা <u>१)</u> 👘 🕫 👘

•

۲,

A

तो ऐसी दृष्टि रखनेका नाम है समयसारका नमस्कार । समयसार ग्रज्ञानी तो नहीं है जो ग्रापके हाथ जोड़नेको देखकर ग्रापपर प्रसन्न हो जाय । इसका नमस्कार तो इसकी ग्रोर अभिमुख होना, इसका आत्मसात् करना, इसमें रुचि जगना, यह ही इसका नमस्कार है । हाथसे नहीं, सिरसे नहीं, लेकिन जब समयसारकी रुचि है ग्रौर विकल्प हो तो सिरपर हाथ लगे हुए हैं ग्रौर जब श्रद्धा चल रही है तो मन, बजन काय भी नम्र होता है, ऐसा योग न बनेगा कि ग्रात्मा या उपयोग तो इस समयसार प्रभुकी ग्रोर नम्र, हो ग्रौर हाथ ग्रौर सिर कड़े बने रहें ऐसा योग नहीं होता । यह तो बाहरकी जो प्रवृत्ति है वह ग्रन्त: प्रवृत्तिका ग्रंदाज करने वाली है । लाभ तो ग्रन्तवृंत्तिसे है। इस ग्रन्तवृंत्तिके लिए सबसे महान साहस यही करना होता है कि मेरा इस आत्मस्वरूपके ग्रतिरिक्त ग्रणु मात्र भी मेरा कुछ नहीं है, ऐसा कटाव बने समस्त परतत्त्वोंसे तो इस जीवको समयसारके दर्शन होते हैं । कोई सोचे कि कुछ कुछ राग भी चलता रहे ग्रौर कुछ-कुछ समयसारका ग्रनुभव भी होता रहे, सो ऐसा धीरे-धीरे राग उत्पन्न होना और धोरे-धीरे समयसारका ग्रनुभव होना, यह बात नहीं होती, राग भी छूटता है तो इकदमसे है। छूटता है ग्रौर ग्रन्भव भी होता तो इकदमसे होता है। यहाँ धीरे-धीरे वाली बात नहीं है। ग्रभ्यास करनेकी बात अलग है, तो एक ग्रन्दर्न प्रित्ते निर्वकलप युक्तिसे ग्रपने ग्रापमें सहज ग्रंतस्तत्त्वका दर्शन करें, ग्रभिमुख हों यही है इस समयसारका अद्वैत नमस्कार । ३६—मेरा उत्तरदायी समयसार-

( 23- ))

मेरा धनी मैं, मेरा जिम्मेदार मैं । दूसरा कोई भरोसा इस ग्रात्माका उत्तरदायी नहीं । कोई भरोसा रखता हो कि हमारा पति हमारा जिम्मेदार है, हमारा ग्रमुक पंडित, हमारा अमुक गुरु जिम्मेदार है तो गुरुको बात तो दूरकी रही, भगवान भी मेरे जिम्मेदार नहीं, प्रभु सर्वज्ञ, ईश्वर, सिद्ध भगवान, सशरीर परमात्मा ये भी कोई मेरे जिम्मेदार नहीं । अगर जिम्मेदार हों तो भगवान नहीं । कोई भी पदार्थ किसी दूसरे पदार्थका उत्तरदायी नहीं होता, ऐसा है यह बेसरम संसार । यहाँ कोई पदार्थं किसी दूसरे पदार्थका जिम्मेदार है ही नहीं । स्वरूपदृष्टिसे देखो प्रत्येक पदार्थ अपने ग्रापमें अपनी पर्यायका उत्पाद करता है, अपनी ही पूर्व पर्यायका विलय करता है और स्वयं यह खुद झुव रहता है । इसकी फैक्टरीमें दूसरेका साझा नहीं है, समस्त पदार्थोंकी फैक्टरी केवल उन ही में खुदमें है । यह कोई किसी दूसरेके साभोमें नहीं । हाँ विषम परिस्थितियाँ जो होती हैं वे निमित्त नैमित्तिक योगसे होती हैं, पर इसे तो कैवल्य चाहिए । प्योरिटी, पवित्रता नहीं किन्तु एकत्व । प्योरिटीका गुद्ध अर्थ पवित्रता नहीं है किन्तु एकत्व है, कै वल्य है । ग्रब कै वल्पमें पवित्रता होती ही है । एकत्वमें पवित्रता होती ही है । तो प्योरिटीका अर्थ पवित्रता करना फलित अर्थ है । शुद्ध अर्थ नहीं । शुद्ध अर्थ है क वल्य, एकत्व । अपने आपमें अपना क वल्य हो, केवलपना रहे बस यह ही है आत्माका एक कल्याण-भूत काम । ऐसा होनेके लिए मेरा कौन सहयोगी है ? कौन सहयोग दे देगा ? मैं ग्रपने ही दुर्भावोंको न तजूँ तो फिर मेरा कोई मददगार नहीं । दूसरा अगर मददगार है, निमित्त है तो दुर्भावोंमें निमित्त तो हो जाता है, विकारोंमें तो निमित्त हो जाता है, पर श्रात्मानुभूतिमें कोई दूसरा निमित्त नहीं है, रहा यह कर्मक्षय, कर्म उपशम तो इसका तो निमित्त नैमित्तिक भाव व्यवस्थित है, मगर ग्राश्रयभूत पदार्थोंमें निमित्तपनेकी बात व्यवस्थित नहीं है ।

३७—विषम कार्योंको निष्पत्तिविधि—

विकारके प्रसंगमें ये तीन बातें बहुत समझकर चलना है। जितने भी विकार होते हैं जीवनें

## ( समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग )

ŧ

A

( २४ )

या जो कुछ भी विचार होते हैं उनमें तीन कारण हुआ करते-(१) उपादान (२) निमित्त और (३) ग्राश्रयभूत । ग्राश्रयभूत पदार्थ वे हैं जो पञ्चेन्द्रियके विषयभूत हैं, बाहरो चीजें हैं या और और देवशास्त्र गुरु ग्रांदिक हैं, ग्रौर निमित्त कारण है कर्मका उपशम, उदय, क्षय, क्षयोपशम ग्रादिक । तथा उपादान है यह जीव, जिसमें इतने तत्त्व प्रकट होते हैं। ग्रब जिन लोगोंने इन बाहरी ग्राश्रयभूत पदार्थोंको निमित्त नैमित्तिक कह कहकर इस निमित्त शब्दकी जान निकाल दी है, उदाहरण दे देकर, सम्यक्त्वका निमित्त समवशरण है ग्रगर, तो यह जीव समवशरणमें कई बार गया सम्यक्त्व क्यों न हुया ? इसलिए निमित्त कुछ चीज नहीं । खूब उदाहरण दिये जाते हैं मगर जैनशासनसे कितना द्रोहका काम है यह कि ग्राश्रयभूतका तो उदाहरण देते? ग्रीर निमित्त कहकर इसके कर्मसिद्धान्तका खण्डन करते । भला कोई यह तो बताये कि जीवकी कमजोरीके कारण म्राज तक मुक्ति न हो सकी तो यह कमजोरी ग्राजसे ग्रनन्तकाल पहले क्यों न मिटा ली ? ग्रब भी क्यों नहीं मिटा ली जाती, क्योंकि वह ग्रपनी बात है, ग्रपनी योग्यता है तभी मिटा लेते । तो जैनशासनका सिद्धान्त एक ग्रमिट सिद्धान्त है जिसके विषयमें कोई जबान नहीं हिला सकता । किसी दर्शनने कर्मकी बात सामने नहीं रखी । बीतराग ऋषि संतोने अपने ज्ञान द्वारा प्रभुकी दिब्यध्वनि परम्परा द्वारा कर्मका सही-सही रूप बताया । कितने रूपमें ? ग्रोहो, पहाड़ कितना बड़ा है यह वही जान सका है जो पहाड़पर चढ़ने का उद्यम करे । दूरसे देखकर तो कह देंगे कि पहाड़ यह ही तो है, भट ऊपर चढ़ जायेंगे, तो वह गप्प है केवल । जब किसी तत्त्वज्ञानमें प्रकृतमें कर्मसिद्धातमें चलियेगा तो मालूम पड़ेगा कि कितना गहन विषय है कर्मसिद्धान्तका । ग्राश्रयभूतमें गड़बड़ी है, वह कारण बने या न बने । सम्यक्त्वका कारण समवशरण नहीं है, जिनबिम्बदर्शन नहीं है । सम्यक्त्वकी उत्पत्तिके कारण ये बाहरी उपदेश नहीं हैं । सम्यन्त्वकी उत्पत्तिके कारण भूततो सम्यन्त्वघातक ७ प्रकृतियोंका उपशम, क्षय, क्षयोपशम है अन्य कुछ नहीं है ।

३८--- जुभोपयोगियोंके लिये जुभोपयोगकी हेयताका उपदेश---

प्रब यह एक शंका दूसरी हो सकती है कि ग्राश्रयभूत वस्तु निमित्त नहीं है तो हम क्यों दर्शन करें ? क्यों आगम सुनें, क्यों यह करें । तो देखिये भाई-ग्रजुभोपयोगके बाद निर्मल पर्याय किसीके भी प्रकट नहीं हुई तो जिस-जिस जीवके निर्मल पर्याय प्रकट हुई है गुभोप ग्रेगके बाद हुई है । ग्रजुभोपयोगके बाद कोई सी भी निर्मल पर्याय प्रकट हो नहीं सकती । ढंग ही यह है, तो मूर्तिदर्शन, शास्त्रश्रवण, गुरुभक्ति ये सब हमको नम्प्र बनाते हैं, मार्गको ग्रोर झुकाते हैं, वे-वे सब शुभोपयोग हो रहे हैं, जिस तरहके शुभोपयोगके बाद निर्मल पर्याय बन सकती है वह तो होगा, उनसे ग्रलग हटना कर्तच्य नहीं है, मगर तत्त्व यह बतलाता है कि सिवाय सम्यन्त्वघातक ७ प्रकृतियोंके, उपशम, क्षय, क्षयोपशमके ग्रन्य कुछ भी कारण सम्यन्त्वका निमित्त कारण नहीं है । जैसे यहाँ कहेंगे कि जिन यूर्तिके दर्शन भी नहीं किया ग्रौर सम्यन्त्व हो गया, समव-शरणमें भी नहीं गया जोव ग्रौर सम्यन्त्व हो गया तो यह बतलावो कि ७ प्रकृतियोंका उपशमादि भी न हुग्रा ग्रौर सम्यन्त्व हो गया, यह तत्व व्यवस्था है क्या ? हम ग्रागममें सब कुछ जानकर फिर निष्कर्ष रूपसे निश्चयनयका सहारा लें, विकल्पोंसे हटकर निविकल्पदशामें ग्राये, यह कुछ पौरुष तो है, मगर पहलेसे ही हम ग्रनभिज्ञ रहें तो वह पौरष न चलेगा । किसीने कह दिया कि देखों मकानकी दूसरी मंजिलपर पहुचना होता है सीढ़ियोंके छोड़नेसे, होता कि नहीं होता । सीढ़ियाँ छोड़ेंगे तभी तो मंजिलपर पहुचेगे, सीढ़ियोंको पकड़नेसे भी उपरकी मंजिलपर पहुच सकेंगे क्या ? ग्रच्छा सुन लिया किसीने,

4

ग्रोह-सीढ़ियोंके छोड़नेसे ऊपर पहुंचते हैं तो हम तो बस ग्रब सिद्ध हो ही गए। हम तो पहलेसे ही सीढ़ी छोड़ बैठे हैं, हमारा काम तो बन ही गया। कहा है ना कि सीढ़ियोंके छोड़नेसे, दूसरी मंजिलपर पहुंचते हैं, तो इस तरह छोड़नेसे दूसरी मंजिलपर पहुंचना नहीं होता, किन्तु ग्रहण करके छोड़नेसे, सीढ़ी पर चढ़कर सीढ़ीको छोड़नेसे ऊपर पहुंचना होता है, तो ऐसे ही समफो कि शुभोपयोग छोड़नेसे शुद्धोपयोग होता, पर शुभोपयोगमें चलकर छूटनेसे होगा शुद्धोपयोग। यो तो शुभोपयोग सारे संसारका छूटा ही हुग्रा है, तो क्या वे प्रभु हो गये ? तो इस समयसारको प्राप्त करनेका जो साधन है उस साधन में लग रहे हैं, मगर प्राप्त तब होगा, ग्रनुभव तब होगा जब कि निरपेक्ष, ग्रसहाय, परके ग्राश्रय बिना सहज ही स्वयंकी दृष्टि परिणति बनेगी। तो ऐसा कैरनेके लिए ग्रभ्यास करें ग्रभीसे कि किसी बाह्य पदार्थमें हमारा राग लगाव न जाय। जाय तो बात करें उससे। जिस पदार्थमें लगाव जाता हो उस पदार्थमें दुछो कि तुम मेरे जिम्मेदार हो क्या ? तुम मुभे संसारकी भटकनासे बचा लोगे क्या ? सवाल करें उससे। उत्तर सही मिलेगा ग्रौर लगाव मिट जायगा।

( २४ )

## ३९---सत्संगसे निःसंग श्रनुभवका कमविचार---

जिसने वस्तुकी स्वतन्त्रताका परिचय पाया है, जिसके बलपर प्रत्येक पदार्थको भिन्न-भिन्न स्पष्ट समभ रहा है उस पुरुषको पूर्वसंस्कार बेगके कारण कदाचित योग लगाव बनता हो तो वह उससे साधी बात करके निवृत्त हो जायगा, निर्विकल्पताका अभ्यास करना । सत्संग है, साथमें द-१० भाई हैं, एक ही ध्येयके हैं, कल्याणार्थी हैं, बहुत वात्सल्य है परस्परमें, फिर भी सबके साथ पूरा कटाव करनेपर ही अनुभूति बन सकेगी, और, ऐसा ही वात्सल्य धर्मात्माग्रोंमें बताया जाता है, सो ही बात बताते हैं, वात्सल्य करते हुए ऐसी स्थिति बनायें कि हम सबको भूल जायें ग्रौर निर्विकल्प होकर आत्माका ग्रनुभव करें, ऐसा हम सब सार्धामयोंसे कह रहे हैं, इसी उद्यमके लिए सत्संग है कि उस सत्संगका भी ख्याल छोड़ें, विकल्प छोड़ें ग्रौर ग्रात्मानुभव प्राप्त करें । इसीलिए सार्धामयोंका सत्संग होता है । बाहर दिल लुभाना, दिल साधना, सुख दिलाना इसके लिए सार्धामयोंका सत्संग नहीं, किन्तु सभी कोई सभी साधर्मीं जनोंको भूलकर विकल्पका परिहार कर अपने ग्रन्दरमें निर्विकल्प शुद्ध चैतन्य ज्योतिको ज्ञानमें लें ग्रौर वहाँ एक श्रनुभूति प्राप्त करें, इसके लिए है साधर्मी जनोंका सत्संग । तो कौन हमारा जिम्मेदार रहा ? मेरा यह चिदानन्द, ग्रलख, जो दूसरेके लखनेमें नहीं आ रहा, मेरेको खूब समभमें ग्रा रहा । ४०--स्वभावकी स्वसंवेद्यता होनेके कारण ग्रनुभूतिकी सुगमता--

देखो---यह बात तो निरखो कि कोध, मान, माया, लोभ कषाय और कोध, मान, माया, लोभ प्रकृति याने कर्म, द्रव्यकर्म, भावकर्म है । द्रव्यकर्म मायने कर्ज और भावकर्म मायने परिणाम । कभी मानका परिणाम हुग्रा, कोधका परिणाम हुग्रा, विचारका परिणाम हुग्रा, यह परिणाम और वे ज्ञाना-वरणादिक ग्राठ कर्म इन दो में मोटी चीज कौन है ? कर्म मोटी चीज है, स्थूल है, पौद्गलिक है, मूर्तिक है और कषाय ? इसमें रूप रंग नहीं, पौद्गलिक नहीं, जीबके ही गुणकी परिणति है, सूक्ष्म है, मगर यह तो बताग्रो कि ग्राप ग्रंभने अनुभवसे कषायको स्पष्ट जान सकते हैं या द्रव्यकर्मको स्पष्ट जान सकते हैं । ग्राप ग्रंभने भावोंको स्पष्ट जान सकते हैं, कषायको जान सकते हैं, यह मेरी गल्ती, यह मेरेको कषाय, पर ज्ञानावरण ग्रादिक कर्मको स्पष्ट नहीं जान सकते, इसका कारण क्या कि कषाय तो खुदपर बीत रही इसलिए स्वसम्बेद्य बन रहे और कर्म दूसरे पदार्थ हैं वे मूर्तिक हैं, तो भी हमारे ज्ञानके विषय नहीं बन पाते । तो ग्रब देखो कष्णय सूक्ष्म है या ग्रकषाय चित्त्रकाश सूक्ष्म है, ग्रकषाय चैतन्यप्रकाश सूक्ष्म

(समयसार कलश प्रवचन प्रथम भाग)

€

T

है और इस आत्माका अधिक समय अधिक लगाव, अधिक बात उस चैतन्यप्रकाशके समय है, उस कषायके साथ नहीं है, तब अधिक सुगमतया सुसम्वेद्य चैतन्यप्रकाश होका काहिए, न कि कषाय । और हो क्यों रहा ? बस धुनिमें, रुचिमें कमर कसकर उतरनेकी कमी रही । भगवद्भक्तिका सदुपयोग करें, साधर्मी सत्संगका सदुपयोग करें, वह सदुपयोग यह है कि सर्वको भूलकर केवल एक निर्विकल्प आत्मामें विश्वाम लें, जिसकी मुद्रा है अपना ही चैतन्य स्वरूप अपने अनुभवमें आये तब, ऐसे इस चिद्रप स्वयंभू सहज प्राणवंत इस कारणसमयसारके प्रति हमारी अभिमुखता बने, इस ही में हमारी धर्मसाधना है और आत्मकल्याण है चाहे कितना ही चिग जायें, पर श्रद्धा यह ही रहे कि मेरा यह सहज स्वरूप यह ही मेरा परम शरण है, यह ही मेरा स्वामी है, इसके ही आश्रयमें हमारा कल्याण है । ४१--उपयोगको उपयोगके स्रोतमें सम्यक् उपयुक्तता--

यह जीव अपने सुख शान्तिके लिए अनेक प्रयत्न करता है फिर भी यह शान्त नहीं हो पाता इसका कारण क्या है ? कारण सीधा है, जिस कामका प्रयत्न करके उसमें यह फिट बैठ नहीं पाता । सीधी सी बात है, जिस दिन फिट बैठ जायगा उस दिन शान्त हो जायगा, याने ये बाह्य पदार्थोंमें ममता करके यत्न करता है कि शान्ति मिले, तो यह जीव है यहाँ ग्रौर बाह्य पदार्थ हैं वहाँ इससे त्रत्यन्त भिन्न, विनश्वर, कुछ सम्बंध नहीं, ग्रौर यह उपपोग उसमें लगता है उसको विषय करता है तो फिट कैसे बैठेगा ? यह सब भिन्न है , विनश्वर है, मिटेगा, इसको रोकर यहीं ग्राना पड़ेगा, तो फिट तो न बैठा । हम जो यत्न करते हैं वह जब फिट नहीं बैठता तो शान्ति कहाँ मिल जायगी ? उपाय कर रहे हैं कि कभी फिट बैठ जाय । फिट बैठेगा कैसे ? जहाँ की चीज वहाँ ही रहे तो फिठ बैठ जायगा । जायगा । जब कभी ग्रात्मानुभवकी प्रतीति चलती है ग्रौर कुछ मन नहीं रमता तो कहते हैं कि हमारी इसके साथ पटरी नहीं बैठ सकती । तो ऐसे ही इस जीवके इन बाह्य पदार्थोंके साथ कभी पटरी ही बैठ नहीं सकती । जबरदस्ती क्यों ऊधम किया जा रहा है ? जहाँ पटरी बैठ जाती है, जहाँ यह फिट बने वहाँ उद्यम हो तो कुछ हाथ ग्राये, कुछ लाभ हो, कुछ लगे ऐसा कि हमने कुछ काम कर लिया ग्रौर रहा सहा सो ग्रौर किया जायगा । मगर इन बाह्य पदार्थोंमें जो उपयोग रमाया तो यह तो न फिट होनेकी जगह है, न पटरी बैठनेका काम है । अब जिससे पटरी बैठती नहीं और जबरदस्ती उसके पीछे लगे तो उसे कोई सिद्धि नहीं होती, ऐसे ही जहाँ हमारी पटरी नहीं बैठ रही है वहीं हम बैठ कर रहे हैं तो तो वहाँ शान्ति नहीं मिल सकती । क्या रहा काम ? शुभोपयोगमें चल रहे हैं, बैठेगी पटरी कभी । ठीक लक्ष्य बन गया है । वस्तु स्वरूपको पहिचान लिया है । बनेगा कभी काम । ४२—ग्रनेक स्वाभ्यासके ग्रनंतर सम्यक् उपयोग वन जानेकी संभवता—

गुरुजी एक दृष्टान्त दिया करते थे कि एक बार एक बाबू साहबने किसी देहाती कुम्हारको एक पायजामा दे दिया। उस कुम्हारने जीवनमें कभी पायजामा देखा ही न था। उसने तो धोती, तौलिया आदि देख रखा था। तो वह कुम्हार सोचने लगा कि यह पायजामा तो कोई सिरमें बाँधने की चीज होगी। सो सिरमें बाँध लिया, पर सिरमें सही न बैठा तो सोचा कि कहो हाथोंमें पहन्नेकी चीज हो। जब हाथोंमें पहना तो वहाँ भी फिट न बैठा। फिर सोचा कि सायद कमरमें बाँधनेकी चीज होगी। कमरमें बाँधा तो वहाँ भी फिट न बैठा। यों करते-करते एक बार पैरोंमें भी डाल दिया तो वहाँ फिट बैठ गया। वह बड़ा खुज्ञ होकर उछल पड़ा ग्रौर बोला--ग्रोह फिट बैठ गया, यह चीज

(२६)

यहीं पहननेकी है । तो ऐसे ही यह उपयोग इन संज्ञी पञ्चेन्द्रियोंमें मिला है । ग्रसंज्ञी तक तो मनका निराकरण है किंतु काम करनेके प्रमादमें संज्ञाका निराकरण नहीं है । इसके लिए बड़ी योग्यता मिली और इसका लाभ न लिया तो यह हम आपका एक बड़ा अपराध है। असंज्ञी बेचारे क्या करें, उनको ्तो कुछ ज्ञान ही नहीं है, वे यदि उपयोग न कर सकें तो उन्हें हम इतना बड़ा ग्रपराधी न कहेंगे । हम आपको मनुष्य पर्याय मिली है, श्रेष्ठ मन मिला है, सब प्रकारके ग्रच्छे साधन मिले हुए हैं लेकिन वाह्य-पदार्थोंमें उपयोग भ्रमाकर दुःखी हो रहे हैं। स्पर्श, रस, गंध, वर्ण, नामवरी, इज्जत प्रतिष्ठा ग्रादि भले लग रहे हैं, पर है यह सब एक स्वप्न जैसी बात । वास्तविकता कुछ नहीं है, पर मन खुज्ञ हो रहा । जैसे स्वप्नमें किसीको राज्य मिल जाय, ग्रच्छे विषयोंके प्रसंग मिल जायें, खूब उन्हें भोग रहे, मौज मान रहे तो क्या वहाँ स्वप्न देखने वालेको भूठा प्रतीत होता ? अरे वह तो बड़ा खुश होकर मौज मानता है। मानो स्वप्न देखने वाला स्वप्नमें लड्डू खा रहा हो तो क्या उसका स्वाद वह पायगा नहीं ? पायगा, पर वहाँ वास्तविकता कुछ नहीं है, नहीं पटरी फिट बैठ रही फिर भी जबरदस्ती लग रहे तो उसका फल शान्ति कैसे हो सकता ? तो ग्रब समभिये-कहाँ भटके ? यह उपयोग कैसे जमकर रहे ? बाह्य पदार्थोंमें उपयोग लगानेसे तो प्रकृत्या ही यह उपयोग हिलता डुलता रहेगा, फिट नहीं बैठ सकता, क्योंकि सब भिन्न बातें हैं। तो उपयोग जहाँ है, जिसका है उसका जो स्रोत है, जिसका यह परिणाम है वह यदि अपने स्रोतमें ही अपना उपयोग लगा दे तो वहाँ फिट बैठ जाय । तो बराबरका क्षेत्र है, बराबरकी चीज है, बराबरमें फिट बैठ जायगा । ऐसा पौरुष बनानेके लिए हमको करना क्या है ? करना है वस्तुस्वरूपका सही निर्णय । उसके ही प्रतापसे यह उपयोग ग्रपने निज घाममें फिट बैठ सकेगा ।

। ( २७ 💡 )

४३—जीवनका मुख्य काम तत्त्वज्ञान—

मुख्य काम पड़ा है तत्त्वज्ञानका । वस्तुस्वरूपका सही निर्णय । वस्तुस्वरूपका सही निर्णय कैसे हो ? तो देखिये मोटी बात-कोई भी मूल वस्तु है तो वह सदा रहती या नहीं ? सदा रहती है ग्रौर उसकी ग्रवस्था भी कुछ न कुछ रहा करती । ग्रवस्थाके मायने पदार्थमें द्रव्य ग्रौर पर्याय, ये दो तथ्य ऐसे हैं कि इनमें त्रिकाल बाधा नहीं है । द्रव्य बिना पर्याय नहीं, पर्याय बिना द्रव्य नहीं । है कोई ऐसी चीज कि जिसकी पर्याय न हो ? है तो नहीं मगर जबरदस्ती भी इसकी की कुछ लोगोंने । जैसे एक ब्रह्मवाद मानता कि ब्रह्ममें कोई परिणति नहीं है, कोई ग्रवस्था नहीं है, तो भले ही जबरदस्ती इस तरहसे माना जावे मगर हाथमें कुछ न त्रायगा । उपयोगमें कुछ न बैठेगा । समभमें कुछ न ग्रायगा । सिद्धि तो होती है प्रयोग की । बात-बातमें तो सिद्धि नहीं होती । तो पर्याय बिना द्रव्य नहीं और द्रव्य बिना पर्याय नहीं । होती तो नहीं, पर कुछ लोगोंने इसकी भी जबरदस्ती की । द्रव्य नहीं है, पर्याय पर्याय माना जा रहा है, मायने क्षण-क्षणमें नये-नये पदार्थ पैदा होते । उनकी अवस्था एक ही मान लिया—पूर्ण वस्तु ग्रौर नया-नया पैदा होता, दूसरे क्षण भी नहीं ठहरता । पैदा हुग्रा, खतम, फिर पैदा हुग्रा, खतम । मगर वस्तुका स्वरूप इस भाँति समभिये, ग्रनुभवसे विचारो, व्यवहारमें देखलो, सब तरहसे यह निर्णय बनेगा कि वस्तु शाश्वत है ग्रौर प्रति समय उसकी अवस्था बदलती रहती है । यह ही बात तो हममें है । हम सदा काल हैं और प्रति समय हमारी अवस्था बदलती रहती है । एक मोटा ज्ञान लीजिए । अगर हम सदा काल नहीं हैं ऐसा हमारे चित्तमें आये तो यह भाव न बनेगा क्या कि मुफे पड़ी क्या है धर्म करनेकी ? जब मुफे सदा रहना ही नहीं है तो फिर मैं धर्मके चक्करमें क्यों

ŧ

ſ

K

पड़ूँ ? घर्म मैं करूँ ग्रौर मोक्ष किसी दूसरे जीवको हो तो उस घर्मके करनेसे हमें क्या फायदा ? यहाँ व्यवहारमें भी देख लो, मान लो रसोई ग्राप तैयार करें और उसे भोगे कोई दूसरा ही जीव, तो ग्रापको फिर रसोई बनानेका कष्ट करनेसे क्या लाभ ? यों किसी भी मामलेमें कोई बात न बन सकेगी । ग्रन्छा तो जब मैं शाश्वत हूं यह बात चित्तमें बैठे तो कल्याणकी वाञ्छा उत्पन्न होगी । हित करें, कल्याण करें । हमारी यात्रा तो सदा चलती रहेगी, हमारी शुभ यात्रा रहे, शुद्ध रहे, संतोषमयी रहे वह काम करना चाहिए । जब यह समफा कि हमारी ग्रवस्था होती है, मिटती है ग्रौर बनती है तो हममें यह साहस जगेगा कि हममें जो मोहकी, रागकी, ग्रज्ञानकी ग्रवस्था है उसे मेटकर रहेंगे ग्रौर कोई कि ग्रानन्दकी भी ग्रवस्था मिल जायगी, वह भी सदा न रहेगी सो ऐसी एकान्ततः बात नहीं है । वह है एक सहज ग्रवस्था, निमित्तनिरपेक्ष ग्रवस्था, कैवल्य ग्रवस्था, जिसका परसे कुछ सम्बध नहीं, तो वहाँ यह धारा चलती है कि वह शुद्ध पर्याय हुई और तुरन्त मिटी । फिर क्या होगा ? शुद्ध पर्याय ही होगी । जब वह केवल रह गया तो उसमें ग्रज्जुद्धताका काम नहीं है । सो उसकी कोई चिन्ता न करे कि ग्रगर एक बार हम मुक्ति पा ले तो ऐसा न हो कि फिर भी वह मुक्ति मिट जाय । तो वस्तु द्रव्यपर्यायात्मक है, पहले तो यह निर्णय करना ।

## ४४---तत्त्वज्ञानसे मोहसंकटका विनाश---

अब देखिये— उसमें जो द्रव्यकी बात कहता है उसे कहते हैं निश्चयनय ग्रौर जो पर्यायकी बात कहता है उसे कहते हैं व्यवहारनय । छूटा दोनोंमें कोई नहीं । न द्रव्य छूटा ग्रौर न पर्याय छूटा । मगर वस्तुको खण्डित कहकर कहने की विधि है व्यवहार । पर्यायको बताता है व्यवहारनय इसलिए उसका नाम व्यवहारनय है ग्रौर निश्चयनयमें ग्रखण्ड वस्तुको बतानेकी विधि है । तो शुद्ध निश्चयकी बात ग्रौर शुद्ध व्यवहारकी बात इन दो नयोंके द्वारा वस्तुस्वरूपको पहिचान लेंगे । प्रत्येक पदार्थ द्रव्यपर्याया-त्मक है । घरमें ग्राये हुए स्त्री पुत्रादिक जीव ये एक जीव द्रव्य हैं, द्रव्यपर्यायात्मक है, उनकी पर्याय उनमें ही होती है, उनसे बाहर एक सूत भी उनसे कुछ नहीं ग्राता । मुफसे एक सूत भी बाहर कुछ नहीं जाता । कितना न्यारापन है । यह न्यारापन जब दृष्टिमें ग्राता है तो वहाँ मोह नहीं ठहर सकता । अब हमारी पुरानी कुटेबके कारण राग रहे तो रहे पर मोह नहीं ठहर सकता । ४**६ —मोह ग्रौर रागको स्थितिका परिचय**—

मोह कहते हैं ग्रज्ञानको । मोहमें ग्रौर रागमें बहुत अन्तर है । मोह होनेसे कहलाता मिथ्या दृष्टि ग्रौर राग होनेसे कहलाता असंयमी । कोई रईस रोगी पलंगपर पड़ा है, उसकी सेवा करने वाले बहुतसे लोग हाजिर हैं । एयर कंडीसनके कमरेमें हैं, पलंग भी स्प्रिगदार है, बड़ा ग्राराम है, डाक्टर लोग भी समय-समयपर ग्राकर ग्रौषधि दे जाते हैं । उस सेठसे मिलने वाले लोग भी बराबर ग्राते जाते रहते, बड़ी पूछताछ करते रहते । यों उस सेठको बड़ा ग्राराम है । कोई तकलीक नहीं, पर यह तो बताग्रो कि उस सेठको क्या उन सभी साधनोंमें मोह है ? मोह तो नहीं है । हाँ राग जरूर है । उसे वे सब चीजें बड़ी प्यारी हैं, मानलो कदाचित् दवा मिलनेमें देर हो जाय तो वह डाक्टरपर भी भल्लाता है, पलंगपर भी कुछ गड़ने लगे तो वह भल्लाता है, किसी भी प्रकारसे उसके ग्रारामके साधनमें बाधा ग्राये तो वह भल्लाता है, पर यह तो बताग्रो कि इतना होनेपर भी उसे मोह है क्या ? मोह तो नहीं है । क्योंकि यदि मोह होता तो वह चाहता कि मुफे ये बातें सदा मिलती रहें ।

- ( २न )

( কল্বা ? )

4

यह डाक्टर मेरे पास जिन्दगी भर ग्राये, यह दवा मुफे जिन्दगी भर मिलती रहे, पर ऐसा भाव तो उसका नहीं है, इससे जानो कि इन सब बातोंमें उसे मोह रंच नहीं हैं। राग जरूर है। राग और मोहमें बड़ा ग्रन्तर होता है। वह दवा पीता है तो इसलिए कि दवा पीनेसे छुट्टी मिले, उस दवामें उसे ग्राशक्ति नहीं। ऐसे ही ज्ञानी जीव परिस्थितिवश कुछ भी काम करते हैं—खाना-पीना, उठना बैठना, ग्राना जाना, बोलना चालना ग्रादि, वे सदा इस भावसे, इस मुद्रासे करते हैं कि ये सारी बातें हमारी छूट जायें।

४६-परमविश्रामका साधकतम यथार्थ निर्णय-

जब यह परिचय हो जाता कि मेरा ग्रात्मा मेरे ही द्रव्य गुण पर्यायमें है, इतनी ही मेरी दुनिया है, इतना ही मेरा परिणमन है, इससे बाहर मेरा कुछ नहीं। इस प्रकार इन सब चराचर पदार्थोंमें उनका सब कुछ उनके ही प्रदेशमें है, उनसे बाहर कुछ नहीं, जब ऐसा सही निर्णंय हो जाता तो वहाँ मोह नहीं ठहर सकता । उसकी धुन होती है ग्रात्माके ग्रनुभवके लिए । उसका मन विश्राम चाहता है । ग्रब तक अज्ञानमें रहकर उपयोगको थका डाला, भ्रमा डाला । आज तत्त्वका निर्णय हुग्रा है कि मैं मैं हूं, ग्रन्य ग्रन्य हैं, निजको निज परको पर जान यह स्थिति हमको मिली है, तो ग्राज मन बड़ा शान्त है यह विश्राम चाहता है । मेरा भ्रमका कष्ट दूर हो गया है । यह मनका विश्राम कैसे हग्रा कि हमको वस्तू स्वरूपका सही निर्णय मिला ग्रौर उसका खूब मनन हुग्रा । ग्रौर मनन होकर प्रकट भिन्न एक-एक पदार्थ स्पष्ट दृष्टिमें ग्राया । अन्यकी तो बात जाने दो—ये स्कंध भी जों दिख रहे हैं---भींट मकान, ग्रादि ग्रौर अब ये भी ग्रणु-ग्रणु स्वतंत्र स्वतंत्र मेरी दृष्टिमें हैं, देखो जैसा मेरी दृष्टिमें है स्वतंत्र-स्वतंत्र, भिन्न-भिन्न, ग्रणु-ग्रणु, ग्रगर ऐसा यहाँ हो जाय तुरन्त भींटमें तब तो फिर यह छत गिर जायगी, भींट गिर जायगी, यहाँ बैठे ये सब लोग दब जायेंगे । डरिये नहीं, ऐसा होगा नहीं । चीज जहाँकी तहाँ है पर उसके प्रति ऐसा उपयोग बने कि ये सब मेरेसे ग्रत्यन्त भिन्न-भिन्न हैं, इनका ग्रणु-ग्रणु सब कुछ इनमें है, इनसे बाहर इनका कुछ नहीं, इन पर मेरा कोई ग्रधिकार नहीं । ये सब मायारूप हैं, यह वस्तुके स्वरूपका सही घ्यान भ्राया कि भटउसकी वजहसे एक बहुत बड़ा विश्राम मिला, नहीं तो यह उपयोग मोहमें अटपट दौड़ दौड़कर सदा बेचैन रहता था । हाँ तो उपयोग ग्रब जरा ग्राराममें ग्राया । ग्राराम मायने क्या ? ग्रा राम, राम मायने ग्रात्मा । ग्रात्मा उपयोगमें आये यही सच्चा ग्राराम है, और जगह ग्राराम नहीं है। त'ब अन्यकी बात तो दूर रहो, अपने ग्रापकी पर्याय होते हुए भी उन पर्यायोंमें जब नहीं अटक रहा यह ज्ञानी और सीधा पर्यायोंमें प्रतिधात न पा कर उनमें से निकलकर सीधा एक ध्रुव चित्स्वरूपपर ग्रा गया है तो वहाँ तो एक विचित्र ही स्वाद आता है । ज्ञानमैं ऐसी करामात है कि बीचमें कोई भी ग्रटक ग्राये, किसी भी ग्रटकमें यह न ग्रटकेगा ग्रौर जिसका लक्ष्य बनाया वहीं पहुंच जायगा । सब कला ज्ञानमें है । जब लोगोंने ऐसी कला पुद्गलमें भी डाल दी, तो फिर जीवका (चेतनका) तो कहना ही क्या है । हड्डीका फोटो लेने वाला एक एक्सरा यंत्र होता है । जिस व्यक्तिकी हड्डीका फोटो लेना होता है उसे उस यंत्रके पास खड़ा कर दिया जाता है । सुनते हैं कि वह यंत्र कपड़े पहने होनेपर भी न कपड़ेकी फोटो लेता, न रोम, चाम, खून, मांस, मज्जा ग्रादि की फोटो लेता, वह तो सीधे हड्डीकी फोटो ले लेता है । जब ऐसी कला पदगलों में पायी जाती तो फिर जीवका तो कहना ही क्या है ? यह ज्ञान न तो कर्मसे अटका, न विकारसे ग्रटका, न पर्यायसे ग्रटका, न शुद्धार्यायसे ग्रटका, इसने जब ग्रपना एक लक्ष्य बनाया तो

( २१ )

(समयसार कल्का प्रवचन अथम्भाग)

X

सीधा सहज चैतन्यस्वरूपको दृष्टिमें ले लेता है । ज्ञानकी लीला ग्रद्भुत है, बस यही एक सर्वस्व है । ४७<del>- स्वानुभव सर्वस्व संपदा-</del>

कल्याण यह है कि उपयोग अपने स्रोतमें फिट बैठ जाय । इस उपयोगमें अपना आप फिट बैठेगा तो ग्रपने स्वामीके साथ बैठेगा दूसरेके साथ नहीं बैठ सकता । इस उपयोगका जो धनी है, स्वामी है, जिम्मेदार है उसके साथ तो बैठ जायगा, अन्यके साथ नहीं बैठ सकता । तो क्यों जबरदस्ती करें ? अन्यके साथ क्यों बैठे ? वहाँसे मन हटाया जाय तत्त्वज्ञानके बलसे और यहाँ ही चित्त लगे, यहाँ ही त्रनुभव बने तो बस यह ही सर्वस्व सम्पदा है । लोग <u>तो</u> चिन्तामणिकी बात सुनकर उसे जगह-जगह ढूढ़ते फिरते हैं, मिल जाय कहीं बाहरमें तो सब बात सिद्ध हो जाय । बाहरमें कुछ भी ढूढ़ेंगे तो वह क्या है ? वह चिन्तामणि पत्थर है, काठ है, मिट्टी है, क्या है ? कोई, पौद्गलिक ढाँचा ही तो होगा उसका । वह पौद्गलिक ढाँचा क्या कभी चिन्तामणि बन सकता है ? ग्ररे ऋषी संतोने ग्रलकारमें कहा कि म्रात्माका जो म्रनुभव है वह एक ऐसा विशिष्ट तत्त्व है कि जो यह चाहे सो मिल जाय । जहाँ कोई चाह ही न रहे, वहाँ समको सब कुछ मिल गया। ग्रात्माके ग्रनुभवकी यह कला है कि कोई चाह नहीं रहती । जहाँ चाह नहीं रहती उसे कहते हैं सब कुछ मिल गया । यों है यह चिन्तामणि । ऐसा अनुभव ही चिन्तामणि है, अन्य कुछ चिन्तामणि नहीं । ऐसा अपने अंतस्तत्त्वका अनुभव जगे बुस वह काम करना । उसके लिए मुख्य है तत्त्वज्ञान । एक भजनमें भ्राया है कि वस्तुतत्त्व दुर्ग दृढ़ है,वस्तुका जो स्वरूप है वह एक ऐसा मजबूत किला है कि यह त्रिकालमें भी नहीं हो सकता कि किसी एक पदाथ में किसी दूसरे पदार्थका प्रवेश हो जाय इतना मजबूत किला है प्रत्येक पदार्थका स्वरूप । ४द-विमेलके जोड़की जवरदस्तीका दुष्परिणाम-

कैसा ग्रटपट काम हो रहा संसारमें कि मेल खाता नहीं और मोही जोड़ बनाता जबरदस्ती । इस जीवका, इस उपयोगका सिवाय एक ग्रपने स्रोतभूत ग्रात्मस्वरूपके, ग्रात्मतत्त्वके ग्रन्थ कुछ नहीं है । इससे ही मेल बैठता है उसका । दूसरेसे मेल तक बैठता नहीं है । मगर कैसी मोहनी धूल इसपर पड़ी हुई है कि जिससे मेल नहीं बैठता, जबरदस्ती उनका जोड़ लगाता है । लोकमें लोग मोहवश समभते हैं कि हमारा इससे मेल है, पर व्यवहारमें भी जिससे यह समभ रखा कि इससे मेज हो ही नहीं सकता और फिर उससे जोड़ा जाय तो उसे तो बेवकूफ कहेंगे । जब मेल ही नहीं बैठता तो जबरदस्ती मेलकी बात क्यों थोपी जा रही है ? तो ऐसे ही ग्रात्माको छोड़कर ग्रन्थ किसी भी पदार्थमें उपयोगका मेल नहीं बनता । सब बेमेल बात है । बेमेल बातमें हम जबरदस्ती जोड़ कर रहे हैं तो यह एक ऐसी विडम्बना है कि जैसे कोई बकरा और हाथी दोनोंको एक साथ एक गाड़ीमें जोड़े । ऐसा बेमेल जोड़ देखकर तो लोग हँसेंगे, बल्कि उसे तो लोग पागल कहेंगे । इसी तरह जो हमारी गाड़ी नहीं चल रही, जो हम शान्ति नहीं पा रहे सो बेमेल जोड़ बना रहे जबरदस्ती । खोटे कामोंका फल कौन पायगा ? कोई दूसरा भोगने न ग्रायगा, भोगना खुदको ही पड़ेगा । जा जिन्दगी हमारी शेष है सो जरा पुण्यका उदय है ग्रागे जैसा चाहे यह बर्ताव बनाले, मगर बेमेल जोड़का बर्ताव है, उसका फल कोई दूसरा भोगने न ग्रायगा । उसका फल तो स्वयंको ही भोगना पड़ेगा ।

#### ४६--ग्रन्तस्तत्त्वकी दृष्टिकी धुन--

भैया ! अन्तस्तत्त्वकी रट लगायें । जब कभी कोई बच्चा अपनी मातासे बिछुड़ जाता है तो वह निरन्तर उस माताकी रट लगाता है । बताओ माता कौन ? माता प्रमाता, जो प्रमाण करे याने

( 30 )

( ३१ )

( कलका १ )

ग्रपने हितके लिए जो प्रमाणभूत हो उसे कहते हैं माता । तो यह उपयोग बालक ग्रपनी ग्रनुभूति मातासे विछुड़ गया, इस बिछुड़े हुए बालकका कर्तंव्य है कि उस आत्मानुभवकी रट लगाये । थोड़ी देर सबेरमें म्राकर म्रात्मानुभूति माँ म्रा जावे म्रौर इस उपयोग बालकको म्रपनी गोदमें बैठाल ले तो फिर इस उपयोग बालकको किसी प्रकारकी कोई विपदा न रहेगी । ऐसा फिट बैठ जाय यह उपयोग, तो उसे कहते हैं धर्म । जैसे कहते हैं कि धर्म करो, तो वह धर्म कोई सम्प्रदायकी चीज नहीं है, वह धर्म कोई कियाकाण्डकी चीज नहीं है । ग्रपना उपयोग ग्रपने स्रोतमें समा जाय, एकरस हो जाय, वही विषय रह जाय, फिट बैठ जाय, इस उपयोगका जुदे रूपसे पता न पड़े, बस यही है धर्मपालन । देखो भगवानके, केवलीके, सिद्ध भगवानके मुख्यतया उपयोग नहीं बताया है, आप कहेंगे कि लिखा तो है ? द उपयोग । लिख तो दिया है पर उपयोग मुख्यतया है नहीं तो फिर लिखा 🗟 है ? हाँ लिखा तो है, उपचारसे *है क्योंकि वहाँ उपयोग उस सहज घारासे एकर*स है कि वहाँ पता नहीं पड़ता कि इसने उपयोग लगाया है ग्रौर संसारी जीवोंको पता पड़ रहा । केवलज्ञान तो सही है, पर उपयोग उपचारसे है । ऐसी तो कई बातें बतायी जाती हैं प्रभुमें । जैसे सूक्ष्मक्रियाप्रतिपाती ध्यान, व्युपरक्रियानिवृत्ति ध्यान, जुक्ल ध्यान । भगवानके ये ध्यान हैं क्या ? ध्यान तो कहते हैं मनकी एकाग्रताको, मनके निरोधको । जहाँ मनका निरोध नहीं, मनकी एकाग्रता नहीं, वहाँ ध्यानका स्वरूप ही नहीं घटित होता । श्रौर श्रागममें कहा तो है ?…हाँ कहा तो है पर उपचारसे । कितनी ही बातें उपचारसे बनती हैं । तो सिद्धोंमें उपयोग उपचारसे है, हममें मुख्यरूपसे हैं तो ऐसा हमारा यह उपयोग इस कारण समयसारमें ऐसा अभेद बन जाय कि यह फिट बैठ जाय तो सदाके लिए हमारा संसार संकट दूर हो जायगा ।

#### ४०—चिदानन्दमय समयसारके प्रति अभेदनमस्कार—

भैया, हम ग्राप लोगोंके ध्यानमें कौनसी बात रहनी चाहिए जिससे कि शान्ति मिले ? वह क्या है ? ग्रपना सहज स्वरूप, याने परद्रव्यके सम्बंधके बिना मेरा ग्रपने ग्राप सहज जो स्वभाव है उस रूपमें ग्रपना प्रत्यय करूँ, ग्रनुभव करूँ, बस यही एक धर्मपालन है, इसीको कहते हैं समयसारकी दृष्टि । समयसार क्या ? मेरा ग्रविकार चैतन्यस्वरूप, यह स्वरूपतः ग्रविकार है, उपाधिवश इस चैतन्य में विकार बनता है, मगर स्वरूप इसका विकाररहित है, ऐसे ग्रविकार समयसारकी दृष्टि रखना, इसमें उपयोग देना यही एक सारभूत बात है । वह स्वरूप कैसा है ? चिदानन्द स्वरूप याने चैतन्य और ग्रानन्द । इतनी ही बात जहाँ दृष्टिमें न रहे तो फिर क्या पार पड़ेगा । स्वरूप ही है यह चैतन्य, मायने जानना, देखना और ग्रानन्द याने परम ग्राल्हादमय निराकुल स्वरूप, ये दोनों जिसके स्वरूपमें हैं वह विदानन्द समयसार हम ग्रापके ध्यानमें रखे जानेके लिये होना चाहिए । यह ही धर्मपालन है । यह काम यदि न किया जीवनमें तो यह जीवन व्यर्थ है । विषयकषाय तो पशुपक्षी बनकर भी सेये जाते हैं, कीड़ा पतिगा बनकर भो सेये जाते हैं, मगर यह समयसारका दर्शन उत्क्रूप्ट संज्ञी पर्यायमें बनता है, ऐसे समयसारके प्रति हमारी एक दृढ़ दृष्टि हो, ऐसे समयसारको हमारा नमस्कार हो तो यह बहुत चित्तमें प्रसाद उत्पन्न करेगा ।

#### 

यह ग्रज्ञानियोंके लक्ष्यमें नहीं आता समयसार ग्रथवा इन्द्रियों द्वारा लेखनेमें नहीं याता, ग्रलख है, जिसे लोग कहते हैं ग्रलख निरञ्जन, तों वह ग्रलख निरञ्जन कौन हैं ? मेरा ही सहजस्वरूप, जो लखनेमें नहीं ग्राता, साधारणजन जिसको नहीं देखसकते । ज्ञानीजन तो अनुभव करते हैं, ज्ञानी पुरुषोंकी

( समयसार कलश प्रवचन प्रथम भाग )

Å.

वृष्टिमें तो स्पष्ट है श्रौर उसका ग्रात्मसात् होता, ग्रनुभव होता परंतु सर्वसाधारण जनोंके लखनेमें यह चैतन्य स्वरूप नहीं ग्राता । यह समयसार ग्रलख है, ग्रथवा इन इन्द्रियोंके द्वारा लखनेमें नहीं ग्राता । इन्द्रिय ग्रौर मनसे ग्रतीत हैं वह स्वरूप ग्रर्थात् उस स्वरूपका ग्रनुभव इन्द्रिय ग्रौर मनसे परे है । ऐसा ग्रलख, इन्द्रिय द्वारा लक्ष्यमें न ग्राने योग्य ग्रौर ग्रात्मज्ञान द्वारा स्पष्ट लखनेमें ग्राये ऐसे सहज चैतन्यस्वरूप समयसारके प्रति हमारी ऐसी एक दृढ़ दृष्टि हो कि उससे एक नवीन उल्लास ग्राये, ग्रपना मार्ग मिले, इसे कहते हैं धर्मपालन । इस ग्रलख निरञ्जन कारण समयसारकी हमारा ग्रभि-मुखतारूपी नमस्कार हो ।

#### ४२—ग्रशुद्धोपयोगके स्रोत समयसारका स्मरण—

इस समयसारकी वर्तमानमें यद्यपि परिणति प्रशुद्धोपयोगरूप चल रही है, मगर ग्रशुद्धोपयोग जिसका परिणमन चल रहा है उस सहज ग्रंतस्तत्त्वको देखो । न हो कारणसमयसार तो ग्रशुद्धोपयोग भो कहाँसे बने ? ग्रशुद्ध ही सही याने निविकार नहीं, रागद्देषकी कोई मात्रा इसके साथमें है न फिर भी किसी रूपमें ग्राघार तो समयसार है । शुभोपयोग हो तो भी ग्रशुद्ध, ग्रशुभोपयोग हो तो भी ग्रशुद्ध, ऐसा श्रशुद्धोपयोगी बन रहा है, मगर यह ग्रशुद्धोपयोग भी उस समयसारका ग्रनुमान कराता है । जैसे कमरे में उजेला हो ग्रौर बल्ब नहीं दिखता जिससे कि उजेला चल रहा है, किन्तु एक खिड़कीसे कोनेमें उजेला भर दिख रहा है तो वह उजेला उस दीपक या उस बल्बका ग्रनुमान कराता है । तो ऐसे ही हमारे ये छुटपुट प्रकाश ग्रथवा ग्रशुभ व शुभरागादिक भाव ये भी उस चैतन्य प्रकाशका ग्रनुभव कराते । न होता वह चैतन्यप्रकाश तो ग्रशुद्धोपयोग कहाँ से होता ? तो यह ग्रशुद्धोपयोगी है, इस तरह से भी देखें निश्चयनय विधिसे, तो देखते देखते, ग्राखिर उसके स्रोतका विचार करते-करते यह ही समयसार हमारी दृष्टिमें ग्रायगा ।

#### ५३-स्वयंभू समयसारके प्रति श्रद्वैत नमस्कार-

यह समयसार चैतन्यस्वरूप है और स्वयंभू है। किसने बनाया इस चैतन्यस्वरूपको ? यह तो अनादिसिद्ध है और जो चेतनका स्वरूप है वह सदाशिव है। किसी भी बाह्य वस्तुका सम्बंध यहाँ स्व-रूपको नहीं बिगाड़ सकता। स्वरूप तो स्वयंभू है, ग्रपने ग्राप होने वाला है। प्रत्येक पदार्थका स्वरूप स्वयंभू होता है। किसी ग्रन्थ पदार्थकी रूपासे किसी पदार्थका स्वरूप नहीं बनता। ये सब सत् हैं, सब प्रपने ग्राप ग्रनादिसे हैं और ग्रपने ग्रापमें ही ग्रपना परिणमन करते चले जा रहे हैं। इस कारणसे यह समयसार स्वयंभू कहलाता है। समयसारके ग्रनुभवका ग्रानन्द ग्रानेपर ही तो समयसारका परिचय कहलायगा। वह ग्रानन्द किस कलापर ग्राता है, वह है सहज ज्ञानकला। जैसे सिद्धपूजामें कहते कि समयसाररूपी पुष्पकी मालाके द्वारा। कैसी माला है वह ? सहजकर्मकरेण विशोधया, सहज कर्मरूपी हाथोंसे जो रचा गया है, सहजभावसे रचा गया है याने वह समयसारका ग्रनुभव सहज वृत्तिसे रचा हुग्रा है और वह हमारे चित्तमें रहे, हमारे वशमें रहे, समयसार ग्रनुभूतिके वशमें रहे, मायने सब हमारे ग्रधिकारकी बात रहे। कोई भव्यात्मा जरा दृष्टि लगाये, कि उसे समयसारकी ग्रनुभूति मिलेगी। यह समयसारकी ग्रनुभूति परमयोगके बलसे प्राप्त होती है। वह है सहज सिद्ध समयसार मायने ग्रपने ग्रापका सहज स्वतंत्र विशुद्ध निरपेक्ष स्वरूप। उस स्वरूपमें जो यह मैं हूं ऐसा ग्रनुभव करता है वह संसारके समस्त संकटोंसे पार हो जाता है। यह समयसार, जिसकी कि सीधी लीला चले तो तीन लोक तीन कालके समस्त पदार्थ स्वरूप प्रतिभासित होते हैं, ग्रीर जिसकी उल्टी लीला चले तो संसारमें

( ३२ )

( कलश १ : )

जितने ये जीव दिख रहें हैं, नाना परिणतियोंमें ये प्राणी पाये जा रहे हैं ऐसी सृष्टि बनती है । स्व-रूपतः तो यह जो है सो ही है, मगर कोई भी द्रव्य पर्यायशून्य नहीं होता । तो यह समयसारस्वभाव चैतन्यस्वरूप चेतन ग्रर्थ ही तो है । यह भी परिणमन रखता है । वह परिणमन यदि ग्रौपाधिक है, विपरीत है, स्वभावके ग्रनुकूल नहीं है तो उसकी उल्टी लीलामें इन जगतके प्राणियोंके समूहमें जो बातें पायी जाती हैं वे बनती हैं, ग्रौर जिसकी सीधी लीला हो तो तीन लोक तिहुँकाल उनके ज्ञानमें ज्ञेय हो जाता है ग्रौर ग्रलौकिक ग्रद्भुत ग्राल्हाद उनमें प्रकट होता है, उल्टी लीलामें यह ग्रपने भावकर्मका करने वाला है ग्रौर प्रलौकिक ग्रद्भुत ग्राल्हाद उनमें प्रकट होता है, उल्टी लीलामें यह ग्रपने भावकर्मका करने वाला है ग्रौर प्रलौकिक ग्रद्भुत ग्राल्हाद उनमें प्रकट होता है, उल्टी लीलामें यह ग्रपने भावकर्मका करने वाला है ग्रौर निमित्तदृष्टिसे द्रव्यकर्मका करने वाला है ग्रौर कभी यह सुलभ जाय, ग्रपने ग्रापके स्वरूपको समभ जाय तो यह फिर इन सब विभावोंसे एकदम विछुड़ जाता है । अपने ग्रापके सहज ग्रंत: स्वरूपमें विश्राम करता है, ऐसे इस समयसारमें ग्रभिमुख ज्ञानीजन रहते हैं । ऐसी वृत्तिके द्वारा मेरा ग्रद्वैत नमस्कार है ।

#### ४४—सद्भावात्मक चित्स्वभावमय समयसारका श्रभिनन्दन—

यह परमशरण समयसार चित्स्वभावरूप है, भावात्मक है, कहीं ग्रभावस्वरूग नहीं है। कोई चीज सदा है, उसकी शुद्ध सत्ताका परिचय न होनेसे जीवोंको संसारके कष्ट लग गए, परमें दृष्टि दी, परमें लगाव है तो कष्ट हो रहा है। बिल्कुल साफ विदित है, साफ ग्रनुभवकी बात है, परकी ग्रोर उपयोग लगा, उसका ग्रासरा किया, सहारा लिया, ग्राशा बनाया तो उसका फल क्या मिला ? विह्वलता, ग्राकुलता। ग्रौर, ग्रग्ने इस चैतन्यस्वभाव, इस सद्भावात्मक पदार्थकी ग्रोर दृष्टि की कि यह मैं हूं, तो देखिये इस ग्रनुभवमें बाहरकी सब चीजें छूट जाती हैं। चैतन्यस्वभावमात्र मैं हूं, जहाँ ऐसी दृष्टि की हो वहाँ फिर संसार संकट नहीं रहते। यह समयसार ऐसा भावात्मक चैतन्य स्वभाववान है। किसकी बात कह रहे हैं ? ग्रपने आपकी बात कह रहे हैं, ग्रपने स्वरूपकी बात कह रहे हैं जो ध्रुव रहता है, सदा रहता है ऐसे ग्रपने ग्रन्तः परमात्माकी बात कही जा रही है। ४४—सर्वभावान्तरच्छिद् समयसारका ग्रभेद नमस्कार—

ये प्रभु सर्वभावान्तरछिद् हैं । सर्व भाव ग्रंतरच्छिद्, जव ऐसी संधि करते हैं तो अर्थ होता है कि समस्त पदार्थोंको जानने वाला समस्त पदार्थोंके ग्रंतः स्वरूपको पहिचानने वाला, सर्वभावान्तर-च्छिदे । सो देखो चेतनमें यह सहज स्वभाव है ही कि जगतमें जो कुछ पदार्थ हैं, इसके जाननेमें ग्रायें । ग्रौर सर्वभावान्तरच्छिद्का दूसरा ग्रर्थ है सर्वभावान्तर छिद्, समस्त भावान्तरोंको हटा देने वाले, दूर कर देने वाले । स्वरूप ही ऐसा है कि कोई पदार्थ इसके साथ बद्ध नहीं हो पाता । प्रत्येक पदार्थ समस्त पदार्थोंसे ग्रपने स्वरूपको दूर ही रखते हैं । दूसरी बात जो ग्रात्मामें भावान्तर है याने स्वभावके ग्रतिरिक्त जो भाव है रागद्वेष, विषय, कषाय विचार-वितर्क, इन समस्त भावान्तरोंका छेदने वाला है जब समयसारकी ग्रनुभूति होती है तो ये विभाव नहीं टिक पाते । वहाँ तो स्वभावदृष्टि रहती है । तो स्वभाव दर्शनका इतना प्रताप है कि रागद्वेषादिक कष्टदायी समस्त भाव इसके दूर हो जाते हैं । कैसे दूर होते हैं, उसके लिए पुरुषार्थ क्या करना होता है ? तो पुरुषार्थ पहला तो है तत्त्वज्ञान, जिसके बलपर सम्यग्दर्शन होता है । जो पदार्थ जिस प्रकार ग्रवस्थित है वह पदार्थ उस ही रूपमें ग्रयनी श्रद्धा में रहे, बस सम्यग्दर्शन होता है । जो पदार्थ जिस प्रकार ग्रवस्थित है वह पदार्थ उस ही रूपमें ग्रयनी श्रद्धा मी नहीं । एक पदार्थसे कैसे मिल सकता है ? सत्ता न्यारी-न्यारी है, क्योंकि प्रत्येक पदार्थका परिणमन ग्रपने ग्रापके प्रदेशमें होता है । मेरे प्रदेशसे बाहर मेरा परिणमन नहीं चलता, न्यारे-न्यारे हैं ना सब

( "३३ ) ै

#### ( समयसार कलका प्रयचन प्रथम माग )

Ċ

पदार्थ। देहका ग्रणु ग्रणु मुभसे न्यारा है कि नहीं, खूब परख कर लो मैं चेतन हूं, देह चेतन है, मेरी कला ग्रन्य है, इनकी कला ग्रन्य है, क्योंकि इनका सत्त्व न्यारा न्यारा है तो जब सब न्यारे-न्यारे हैं तो बस ऐसा ही ज्ञान किए रहें, ग्रौर ऐसा ज्ञान करके उपयोगको इन सबसे हटाकर ग्रपने चैतन्यस्वरूपमें लगालें, देखो इस प्रक्रियासे सर्व भावान्तरोंका छेद होता है या नहीं । तो प्रथम उपाय करना है तत्त्व-विज्ञान, दूसरा उपाय है भेदविज्ञान, परसे भिन्न अपना स्वरूप समभना । तीसरा उपाय है अभेदविज्ञान, याने समस्त पदार्थोंसे निराला जो ग्रपना चैतन्यस्वरूप है उसे उस ग्रखण्डरूपसे ही ग्रनुभवना, बस यह ही किया दृढ़ होती जाय, बनती जाय, इसीमें सम्यग्ज्ञान ग्रग्या, इसीमें सम्यक्चारित्र ग्राया । वास्तविक चारित्र यही है कि ग्रात्माके सहज स्वरूपमें उपयोग रम जाय, लेकिन ऐसी बात ग्रासानीसे नहीं हो सकती । यों ही न हो जायगी । वारवार अज्ञानके संस्कार इसको चिंगाते हैं, रागद्वेषकी कणिका जरा-जरासी बातमें उत्पन्न होती है, उन सब विपत्तियोंको दूर करनेका काम एक इस अभेद चैतन्यस्वरूपकी दृष्टिसे होता है, मगर जब नहीं बनता यह तो श्रात्मतत्त्वका घुनिया किस प्रकारसे ग्रयना मन चलाता, वचन बोलता, शरीरकी चेष्टा करता, उसे कहते हैं व्यवहारचारित्र । व्यवहारचारित्रका आत्महितसे सम्बन्ध तो है मगर किस रूपसे है, क्यों करना ग्रावश्यक है, किस पदवीमें ग्रावश्यक है, ग्रौर करने वाला कैसा ग्रपना लक्ष्य रखे, ये सब सही निर्णय ग्रपने परमार्थ तत्त्वको ठीक बनाने वाले होते हैं, ग्रात्मतत्त्व का दर्शन रागद्वेष विषय कषाय सबको दूर भगा देता है । परमार्थका प्रत्यय करते हुए ऐसा कार्य करो जिसमें क्रोध न आये, घमंड न हो, छल कपट न बने, तृष्णा न जगे ऐसा कोई उपाय बनावें । ४६—म्रविद्यासंस्कारवज्ञ हुए उत्पातोंकी निवृत्तिके लिये<sup>ँ</sup>ष्यवहार चारित्रकी क्षमता—

हैं, बोलते हैं ग्रौर उस कषायके प्रतिकूल भी कोई चेष्टा करते हैं, सब बात किए जानेपर भी कषायोंपर विजय पाना इस जीवको सुगम नहीं होता । जैसे कहते कि जलसे भिन्न कमल है, यह स्वभाव विभावोंसे पृथक् ग्रपनेको निरखमें ग्राये, ऐसी बात प्रयत्न करनेपर भी नहीं होती तो ऐसी स्थितिमें फिर मनको कैसे प्रवर्ताना चाहिए ? क्या हिंसा कूठ चोरी ग्रादिक पापके कामोंमें ? तब तो फिर ग्रात्मानुभवका पात्र भी न रहेगा । तब क्या करना चाहिए ? ग्रणुब्रत पाले, महाव्रत पाले, संयमसे रहे, स्वाध्याय करे, सत्संग करे, ये सब व्यवहारके काम करने होते हैं । पर व्यवहारके काम करके भी लक्ष्य कहाँ रहे ? बाह्य कियायें करके भी ज्ञानीका लक्ष्य ग्रन्तः स्वरूपपर रहता है । जैसे ग्रनेक उदाहरण मिलेंगे । कुछ समय पहले महिलायें कुयेंसे पानी भरकर घर लाती थीं, तीन-तीन घड़े तक सिरपर रख लेती थीं, उन घड़ोंके नीचे सिरपर एक कुनड़ी सी रहा करती थी । ग्रब वे महिलाये चलते हुएमें ग्रापसमें शरीरकी तमाम चेष्टायें भी करती थी, मुखसे बातें करतीं जातीं, कुछ गर्दन भी हिलती, हाथ भी हिलते, बर्तन भी हिलता, ये सब बातें होकर भी कारण क्या है कि उनकी गगरियाँ नहीं गिरती ? तो कारण यह है कि उन्होंने एक सम्हाल कर ली, ऐसा अभ्यास बन गया, जो मूल धाम है, साधन है, जहाँ गगरीका ग्राघार है वह स्थिर रहा ग्रौर घूमता तो ऐसा घूमता कि उसके साथ गगरी भी घूम जाय उसके ग्रनुकूल, तो एक ऐसा अभ्यास है, ऐसी नजर है जिससे बोलचाल करके भी उन महिलाम्रोंकी नजर उस एकाग्रता पर, स्थिरतापर रहती है। उसकी ग्रोर दृष्टि रहती है। नटोंका खेल ग्राप लोगोंने देखा होगा। नट लोग क्या करते ? हाथमें एक बाँस लिए रहते ग्रौर बड़ी पतली डोरीपर एक छोरसे दूसरी छोरपर चलकर पट्टंच जाते हैं । उनके हाथमें जो बाँस होता है उसका बैलेंस लेते ग्रौर उनकी दृष्टि ग्रपने ग्रापके

#### ( 38 )

कलज्ञ १ )

(

रागढेष विषय कषाय भावान्तर है जिनमें योग उपयोग रहनेसे यह एकदम बेसुध भूलमें रहता है, जिसकी सुध नहीं हो पाती वह समयसार क्या है ? तो निर्विकल्प होकर ग्रपने उपयोगमें उस समयसारके स्वरूपको निहारकर ग्रनुभवसे जान लेना चाहिए कि मैं क्या हूं । ज्ञानी जन किसी पर पदार्थके प्रसंगमें नहीं ग्रड़ते, क्योंकि वे जानने हैं कि ये मेरे कुछ नहीं, मेरेसे छूटे हुए हैं । सही ज्ञान है । ज्ञानियोंको कुछ परिश्रम करके कोई बात नहीं करनी पड़ती धर्मके लिए । उनकी सहज वृत्तिसे होती जाती है । ये कोघादिक भाव संसारके फलरूप हैं, कर्मोंके फल है, उपाधिसे उत्पन्न हुए हैं, ये मेरे स्वरूप नहीं हैं, जिनको इस तत्त्वका प्रखर ज्ञान है वे पुरुष परपदार्थोंसे न्यारे ग्रपने ग्रापके सहज चैतन्यप्रकाशका ग्रनुभव करते हैं ग्रौर इसी ग्रनुभवके बलपर सारे भावान्तर इसके दूर होते हैं । सबका काम, सब पदार्थोंका काम ग्रपने आपके गुणोंसे होता है । कोई किसीको गुण नहीं देता, कोई किसीको परिणति नहीं सौंपता । भले ही निमित्तनैमित्तिक योग है ग्रौर विभाव परिणमन निमित्तनैमित्तिक योग बिना बनता नहीं, इतने पर भी प्रत्येक पदार्थका परिणमन उसका ग्रपने ग्रापके चतुष्टयमें हुग्रा, ग्रन्यत्र नहीं हुग्रा, ऐसा यह सहज सिद्ध चित्स्वभावरूप समयसार जो समस्त ग्रन्य भावोंका छेदन करने वाला है बस उसकी ग्रोर दृष्टि हो । ग्रपने ग्रापमें उस रूपका ग्रनुभव बने कि मैं यह हूं ग्रखण्ड एक शुद्ध चैतन्य, फिर समस्त भावान्तर उसके दूर हो जाते हैं ।

**४**८—सहज ज्ञायकस्वभावताके प्रति ग्रभिमुखतारूप नमस्कार—

जहाँ इतना तथ्य है कि यह ज्ञान करने वाला ज्ञाता समस्त पदार्थोंको जानता तो है, मगर समस्त पदार्थोंका जानना जाननस्वभावके कारण ग्रन्दरमें स्वयंमें उत्पन्न होता है। जिसका जो स्वभाव है वह ग्रपने आपमें सहज होता है। वह ज्ञान, वह सहज स्वभाव निज स्वरूप, केवलका सत्त्व कैसे बिखर सकता है। किसे हम नहीं जानते तो दुःखी होते हैं? निज सहजसिद्ध भगवानको न जाननेसे दुखी होते हैं ग्रौर ग्रपने भगवानको पहचान लें तो दुःख नहीं रहता। यह समयसार समस्त परभावोंका छेदन करने वाला है। भावान्तर समयसारसे कैसे ग्रलग हैं, कैसे न्यारे हैं? तो देखो एक भींटमें ग्रगर नीला रंग पोत दिया तो समझो नीले रंगने भींटको नीला नहीं किया, किन्तु नीले रंगने ग्रपने ग्रापको उस रूप फैला दिया। जो पहले एक डलेके रूपमें था उसे पीसकर पानीमें घोलकर कूचीके साधनसे भींटका ग्राधार बनाकर जो उस नीले रंगने भींटमें कुछ नहीं किया। भींटमें जो कुछ हो रहा सो भींटके कारणसे हो रहा, ऐसे ही इस ज्ञानी जीवने ग्र-ने ज्ञानके द्वारा ग्रपने ही ज्ञानमें यह सब कुछ जान लिया, इन बाह्य पदार्थोंमें जाकर इस ज्ञानने कोई चोट नहीं लगाया। इस ज्ञाताका स्वरूप ही ऐसा है कि सहज स्वभावसे यह सर्व विश्वका ज्ञाता बना रहे, ऐसा है यह ज्ञानी चेतन समयसार समस्त

( ३४ )

#### (समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

पदार्थोंसे निराला । परिणमन तो सब जानते ही हैं, इर.के राग हुग्रा, इसके कोघ हुग्रा, ग्रौर अन्य-ग्रन्य भाव भी होते रहते हैं, पर वहाँ यह दृष्टि तो दें कि जितने भी ये परिणमन चल रहे हैं ये सब इस सहज स्वरूप समयसारके ग्राधारपर चल रहे हैं । इस ग्रलख निरञ्जनको जो भी विरला जीव पहिवान लेता है वह संसार समुद्रसे पार होता है । यहाँ ऐसा लेखा लगाना ठीक नहीं कि यहाँ कोई धर्ममार्गमें भी नहीं लगता । ग्ररे अनन्त जीवोंमें कोई एक संख्या बैठती है जो धर्ममें लगते हैं, तुम यहाँ के मनुष्योंको, सार्घामयोंको, किसी को देखकर क्यों चिन्ता बनाते कि धर्म मार्गमें नहीं लग रहा कोई । ग्रनन्तमें एकको सौभाग्य मिलता है ग्रौर इसी कारण संसारी जीवोंकी बोटपर अपना कोई निर्णय न बनायें किन्तु ग्ररहंत भगवानक द्वारा बताये गए उपदेशके द्वारा ग्रपने चलनेके मार्गका निर्णय बनायें । ग्रात्मविश्वास, प्रात्मज्ञान ग्रौर ग्रात्मरमण, इनसे सब विकार दूर होते हैं और परम आनन्दकी प्राप्ति होती है । ४६-सिद्धात्मस्वरूपको नमस्कार-

हम अपने सहज आत्मस्वरूपका स्मरण करते हैं तो शीघ्र ही सिद्ध भगवानका स्मरण हो जाता है। प्रथवा जब हम सिद्ध भगवानके स्वरूपका स्मरण करते हैं तो शोघ्र ही हमें सहजात्मस्व-रूपका स्मरण हो जाता है, इसका कारण यह है कि जो सिद्ध भगवान है वह तो सहजात्मस्वरूपके भ्यक्त रूप हैं। जो स्वभाव स्रात्मामें हैं वह स्वभाव वहाँ व्यक्त हो गया है। जैसे एक लौकिक दृष्टान्त लो, किसी गरम पानीमें स्वभाव क्या बतात्रोंगे ? ग्रौर, उस गरम पानीसे जब सब गर्मी निकल जायगी तो वह पानी व्यक्त भी ठंडा ग्रौर स्वभावमें भी ठंडा ग्रौर गरम पानी स्वभावमें ठंढा, व्यक्तमें ठंडा नहीं । तो हमारा स्वरूप स्वभावमें तो परिपूर्णे चैतन्यरूप है और व्यक्तमें विकृत है और प्रभुका स्वरूप, सिद्धका स्वरूप स्वभावसे तो परिपूर्ण स्वरूप था ही, ग्रब भी है, और व्यक्तमें जैसा स्वभाव है वैसा ही परिपूर्ण चैतन्य स्वरूप है । सिद्ध प्रभुका स्वरूप ग्रपनी ज्योतिसे ग्रपने ग्राप विराज रहा है । व्यक्तिकी दृष्टिसे देखें तो सर्व पदार्थोंमें उत्क्रष्ट पदार्थ हैं सिद्ध प्रभु जो सदा निष्कलक हैं, अनन्त स्रानन्दके सागर हैं, स्रनन्त ज्ञानके द्वारा समस्त लोकालोकको जानते हैं । ग्रनन्त दर्शनके द्वारा समस्त लोकालोकको जानने वाले निज आत्मतत्त्वका दर्शन करते हैं । अनन्त शक्तिद्वारा इस समस्त अनन्त व्यक्त रूपको निरन्तर बसाये रहते हैं, ग्रनन्त ग्रानन्द जिनमें प्रकट हुन्ना है ऐसे वे निष्कलंक व्यक्त ग्रनन्त सम्पत्तिके धनी सिद्ध भगवान हैं । तो यही स्वभाव ग्रपने ग्रापमें है जिसमें दुष्टि रमानेके पौरुषके बलपर वही बातव्यक्त हो जाती है । समयसारके स्तवनके साथ साथ सिद्धका भी स्तवन हो जाता है, और ग्रब चूँकि ग्रन्थरचनाकी प्रक्रियामें बढ़ रहे हैं तो प्रकट रूपसे सिद्ध भगवन्तको यहाँ नमस्कार गाथामें किया जावेगा । समयसारका नमस्कार कहो अथवा कारणसमयसारका नमस्कार ग्रौर कार्यसमयसारका भी नमस्कार, है समयसारका ही नमस्कार । यहाँ स्वभावको देखना मायने कारणसमयसारको निरखना । सिद्ध भगवन्तभें प्रकट शुद्ध स्वरूपको निखरना मायने कार्यसमयसारको निरखना । अब आगे चूँकि कलशरचना चलेगी तो सर्व-प्रथम यह बतलाते हैं कि जो कुछ कहा जायगा यह चीज क्या अपनी बुद्धिसे कल्पित है या कोई प्रमाण धारामें प्रवाहित है । इसका संकेत अगले कलशमें दिया गया है ।

ग्रनन्तधर्मणस्तत्त्वं पश्यन्ती प्रत्यगात्मनः ।

ग्रनेकान्तमयी मूर्तिनित्यमेव प्रकाशताम् ।।२।।

इसमें भावना की है कि अनेकान्तमयी मूर्ति सदा प्रकाशमान रहो । अनेकान्तमयी मूर्ति हुई

( 14 )

ि किलेकी २ 🕤 🔝 🗠 👘

)

( २७ )

सरस्वती जिनवाणी, वस्तु स्वरूपकी वाणी, याने जिन वचनोंमें वस्तुका यथार्थ स्वरूप बताया है वे वचन सदा प्रकाशमान रहे, वह ज्ञान सदा प्रकाशमान रहे क्योंकि जगतके जीव उस ही का सहारा लेकर ग्रागे बढ़ पाते हैं, यदि जिनेन्द्र भगवानकी वाणी न होती, वह परम्परासे आज भी प्रचलित न होती तो किस तरह वस्तुका स्वरूप पाते ? जिनवाणी ग्रलगसे जिनेन्द्रकी वाणी निकली हो ग्रौर उसके त्रनुसार फिर जगतकी व्यवस्था बनायी जाती हो ऐसी प्रक्रिया नहीं है, किन्तु पदार्थमें जो स्वरूप बसा हुग्रा है, उस ही स्वरूपका प्रतिपादन जिनवाणीमें हुग्रा है, याने समस्त पदार्थोंका सही-सही स्वरूप,दशा, घटना, बात बतायी गई है जिनवाणीमें; ग्रौर वह सिद्ध की जा सकती है तो ग्रनेकान्त विधिसे ही । कैसे ? किसी भी पदार्थको लो, उसके स्वरूपमें सभी दार्शनिक विवाद कर रहे हैं । जीवद्रव्य है, कोई दार्शनिक कहते हैं कि नित्य ग्र**परिणामी है, इसमें परिणमन** नहीं होता । सदा कूटस्थ बना ही रहता है । तो कोई दार्शनिक कहता है कि यह जीव तो नया-नया ही नये-नये क्षणमें उत्पन्न होता है, पहले तो था ही नहीं । जो हुग्रा सो नया हुग्रा ग्रिब इन दोनों दार्शनिकोंने बहुत बड़ा ग्रपराध तो यों नहीं किया कि उनको ऐसा दीखा ग्रौर वस्तुमें ऐसा पड़ा भी है, पर ग्रपराध यह हो गया कि किसी ग्रपेक्षा से वस्तुपें यह है लेकिन उन्होंने सर्वथा मान लिया जैसे द्रव्यदृष्टिस जीव नित्य है, वह बदलता नहीं है । द्रव्यदृष्टि है, वह घोव्य स्वरूपको बतलाती है, और पर्यायदृष्टिसे निरखते हैं तो नई-नई बात नये-नये क्षणमें उत्पन्न होती रहती है, पर वस्तु न केवल द्रव्य रूप है न केवल पर्याय रूप है, किन्तु द्रव्यपर्यायात्मक है, बस इस भूलके कारण सभी ग्रन्य दार्शनिक भटक गए । मूलकी बात सम्हाललें कि वस्तु द्रव्यपर्यायात्मक है, कहीं कोई गल्ती न हो सकती थी । जैन शासनका आधार यहो तो है । प्रत्येक पदार्थ द्रव्यपर्यायात्मक है, यह बताया गया होता तो सब सही-सही बात चलती, जिसका ग्राधार सही है उसका वर्णन सब सही हो जाता है, जिसका य्राधार गलत है उसका वर्णन गलत हो जाता है । तो यह <del>प्र</del>नेकान्त मूर्ति य्रात्माका प्रकट स्वरूप दिखा रही है। यह ग्रात्मा ग्रनन्तधर्मात्मक, ग्रखण्ड एक है, उसमें ग्रनन्तधर्मात्मक है यह तो व्यवहारनय से जाना ग्रर्थात् व्यवहारसे उसे निरखा गया तो अनन्त गुणसे सहित है यह समभा गया । क्रौर जब उसको एक निगाहमें, परिपूर्ण वस्तुको ग्रखण्डरूपमें देखा, निश्चयकी पद्धतिसे देखा तो वह ग्रखण्ड है, ऐसा स्पष्ट स्वरूपका भान इस श्रनेकान्तमयी मूर्ति सरस्वती, जिनवाणी मायने तत्त्वज्ञानकी उपासनासे प्रकट हुग्रा, ऐसी ग्रनेकान्तमयी मूर्ति सदा प्रकाशमान हो ।

६१—ग्रनेकान्तमयी मूर्ति सरस्वतीका मूल स्रोत निर्दोष ग्राप्त देव—

यह निर्दोष जिनवाणी प्रकट कहाँसे हुई ? यह कपोलकल्पित नहीं, किसी आचार्यके मनमें स्राप्ता त्रौर उस मनके द्वारा ही जो चित्तमें ग्राया सो कहा गया हो सो बात नहीं । एक तो वस्तुस्वरूपके प्रनुकूल व्याख्यान है सब ग्राचार्योंका ग्रौर यह परम्परा ग्ररहंत प्रभुसे हुई । ग्ररहंत प्रभु क्या हैं कि कोई भी साधु जब ग्रपनेमें ग्रभेद ग्रंतस्तत्त्वकी साधना करता है ग्रौर उस निराकार, निर्विकल्प, निरञ्जन, ग्रलख, सहजात्मस्वरूपमें ग्रपने उपयोगको स्थिर करता है, यह ही मैं हूं इस प्रकार अभेद रूपमें जब परिणति बनती है तो चार घातिया कर्मोंका विनाश होता है ग्रौर वे ग्ररहंत प्रभु हो जाते हैं । शरीर तो अभी है लेकिन केवलज्ञान हो गया सो शरीरमें भी परिणमन हो गया निमित्त नैमित्तिक योगसे । ग्रब शरीर पहले जैसा ग्रपवित्र नहीं, बुढ़ापा जैसा नहीं । मानलो किसी साधुके तपस्याके कारण हड्डी निकल ग्रायी हो ग्रथवा वृद्धावस्थाके कारण शरीरकी आक्वति बदल गई हो, कैसी भी स्थिति हो, शरीरका ग्राकार चाहे बौना हो, लम्बा हो, ग्रटपट हो, हुंडक संस्थान भी क्यों न हो, शरीरकी कैसी ही ग्राक्वति

ŧ

X

(३८)

बन गई हो, लेकिन केवलज्ञान होनेपर ये सब दोष दूर हो जाते हैं ग्रौर एक बहुत नवीनसा शरीर, पवित्र शरीर, निगोद जीवोंसे रहित शरीर, **प्रशुचितासे पृथक् स्फटिकमणिके समान** स्वच्छ कान्तिमान शरीर हो जाता है। बताते हैं ना कि भगवानके शरीरकी छाया नहीं पड़ती। जैसे अपन लोग धूपमें जायें, तो ग्रपने शरीरकी छाया पड़ती है ऐसी छाया प्रभुके शरीरकी नहीं पड़ती, इसका कारण क्या है कि शरीर स्वच्छ स्फटिक तुल्य हो गया । म्रापको स्फटिकमें भी छाया न मिलेगी । जो वास्तविक स्फटिक-मणिकी मूर्ति हो उसे ग्राप धूपमें रख दीजिए तो उसकी छाया जमीनपर न पड़ेगी, ऐसे ही प्रभुके शरीरकी छाया नहीं है । देखना, ग्रभी शरीर है, केवलज्ञान हो गया, ग्रभी चूँकि शरीरकी चेष्टायें भी हैं, योग भी है, बिहार होता है मगर मोहनीयकर्म नहीं रहा, इच्छा नहीं है, उनका विहार इस प्रकार होता है कि जैसे मेघ चलते हैं । मेघ क्या इच्छापूर्वक चलते हैं कि मैं इस दिशामें जाकर बरष्ँ ताकि इधरके लोग सुखी हो जायें ? म्ररे यहाँ ऐसी कुछ इच्छा नहीं है, जिधरके लोगोंका भाग्य है उघरको ही वायुसे प्रेरित होकर मेघ पहुँच जाते हैं ग्रौर जलवृष्टि कर देते हैं ग्रौर बरषकर वहाँ सुख साताके कारण बन जाते हैं, ऐसे ही अरहत भगवान ये इच्छा तो नहीं रखते कि मैं इस दिशामें पहुँच जाऊँ ग्रौर लोगोंको उपदेश करूँ, ऐसी उनके इच्छा नहीं होती, क्योंकि घातिया कर्म दूर हो गए, वहाँ इच्छाका कोई प्रश्न नहीं, लेकिन जिन भव्य जीवोंका भाग्य है और प्रभुका योग है उस तरफ पहुँच जाते हैं और इसी तरह दिव्यध्वनि खिरती है जो बिना इच्छाके खिरती है । केवलज्ञानके द्वारा जिसने सब कुछ जान लिया है ऐसे ग्रात्माका वहाँ सम्बन्ध है सो जो भी दिव्यध्वनि खिरती है उसका प्रमेय वस्तु-स्वरूपके ग्रनुरूप सिद्ध होता है । बस उस दिव्यध्वनिकी परम्परासे यह समस्त जिन उपदेश ग्रब तक ग्रवच्छिन्न चला आया है।

## ६२—सरस्वतीज्ञानप्रवाहमें निदेषिताकी रक्षा—

ग्रनेकान्त शासन परम्परा होनेपर भी बीच-बीचमें कभी कुछ कुबुद्धि जनोंने कुछ **ग्रन्तर** डाला भी होगा, मगर वह चल न सका । क्योंकि श्रोताजन भी तो कुछ बुद्धि रखते हैं । वीतरागताकी स्रोर प्रेरणा देना, युक्तियोंसे सिद्ध होना, पूर्वापर मिलान किए हुए होना इन सब परिणामों द्वारा बस जिनो-पदेशकी मूल बातमें जो कुछ कुबुद्धियों द्वारा गल्ती की गई हो वह दूर हो जाती है । तो ये प्रभु अन्ररहंत, जिनकी दिव्यध्वनिकी परम्परासे अब तक दिव्योपदेश मिल रहा है वे योगी थे, मायने यद्यपि वहाँ मन, वचन, कायका योग था, तथापि इच्छा⊢न होनेसे वे योगसे भिन्न थे । सयोगी होकर भी ग्रयोगी थे, योगी थे । ग्रौर, उनके स्वरूपके ग्रनुरूप ग्रनन्त गुण जहाँ व्यक्त हो गए, केवल ज्ञान जहाँ प्रकट हो गया उनके उस ज्ञान महासरोवरसे मानों गंगा, सिंघु नदीकी तरह यह दिव्यवाणी प्रवाहित हो उठी । जैसे भरत क्षेत्रमें पहला पर्वत है हिमवान पर्वत, उस हिमवानपर्वतकी गोदसे जहाँ कि पद्म नामका सरोवर है, वहाँ से गंगा ग्रौर सिंघु नदी निकली, ऐसे ही मानो हिमवानपर्वतकी तरह तो वह केवल ज्ञानमय ग्ररहंत प्रभु है, वहाँ से निर्मल गंगाकी तरह एक प्रवाह होता है दिव्यध्वनिका । उसको भेला गणधर देवने । क्या था उस ज्ञानप्रकाशमें ? ग्रनन्तनयात्मकताका प्रकाश था । सर्व दृष्टियोंसे वस्तुस्वरूपकी ज्योति उसमें थी । वही सत्यस्वरूप है, उस ही को सिद्धान्त कहते हैं जिसको ज्ञानीजन कुछ समभते हैं श्रौर ग्रज्ञानीजन उसमें छिद्र देखते हैं । देखो ग्रज्ञानियों द्वारा कल्पित छिद्र सिद्धान्तमें कुछ चलता नहीं है, यह स्पष्ट बात है, सत्य वात है, उसमें बना करके क्या दोष बनाया जायगा ? मगर जिनका दूषित ग्रभिप्राय है वे इस बातकी जबरदस्ती करते ही हैं । जैसा कि कुछ दार्शनिकोंने इस जैन सिद्धान्त ( কলহা २ )

}

×

की अनेकान्तमयी मूर्तिके विषयमें यह कहकर निराकरण करना चाहा कि एक पदार्थमें अनेक पदार्थ असम्भव है, "नैकस्मिन्नसम्भवात्" इस तरह कहा, पर यह न देखा कि व्यवहारमें भी एकमें अनेक धर्मका परिचय किया जा रहा है, एक मनुष्यका परिचय करना है, हो रहा है परिचय, यह अमुकका पिता है, अमुकका पुत्र है, अमुकका मामा है,अमुकका साला है आदिक रूपसे बहुत परिचय हो ही रहे हैं तो अपेक्षासे एक-एक धर्मकी बात सिद्ध होती है और चूँकि जब निरपेक्ष होकर देखा जा रहा हो तो वहाँ कोई भी एक धर्म विदित नहीं होता, किन्तु अखण्ड परिपूर्ण वस्तु उनके ज्ञानमें रहती है। स्याद्वादका सहारा लिए बिना तो हम वस्तुके स्वरूपमें प्रवेश ही नहीं कर सकते ।

**3E** )

(

६३-दार्शनिकोंमें ग्रनेकान्तमयी मूर्ति सरस्वतीके उपासकोंकी बहुलता-

भैया ! भली प्रकारमें इसको समझें जो कि स्पष्ट हैं । चैतन्यका स्वरूप बताया है---उत्पाद-व्ययध्रीव्ययुक्तं सत् । जो उत्पाद व्यय ध्रौव्यसे युक्त हो वह है पदार्थं । याने कोई भी पदार्थ है तो प्रतिसमय उसकी ग्रवस्था बनती है, प्रतिसमय उसकी पूर्व ग्रवस्था विलीन होती है और उसका सहज स्वरूप सदा रहा करता है, इस बातमें कोई दो राय हो सकतीं हैं क्या ? सभी कबूल करेंगे । निषेघ करने वाले भी कबूल करते हैं । जैसे यहाँ कई हठी लोग मिल जाते हैं कि उनका दिल तो कह देता है कि हम गलत कर रहे मगर उस हठ पर चलते हैं, तो ऐसे ही दार्शनिकोंकी हठ होती है, जिस हठपर चलते हैं उसमें सार नहीं जचता उन्हें, तिसपर भी कुछ परिस्थितियाँ ऐसी होती हैं, जन्मजात संस्कार ऐसे होते कि जिस कुलमें उत्पन्न हुए उस कुलमें जो धर्म मिला है, सम्प्रदाय मिला है उसका संस्कार होता कि दिल नहीं चाह रहा, नहीं समभ रहा फिर भी हठ किये जा रहे हैं। जिसे कल्याण हो, उसकी क्या पोजीशन है यह सब बात झलग करके सब एक झात्मत्वके नातेसे निर्णय बनाया जायगा तो उसे ही सही निर्णय मिलेगा । यह सब उपकार किसका है ? इस अनेकान्तमयी मूर्ति सरस्वती देवीका । यह कोई देवगतिका जीव नहीं है । देवी कहनेका तो रिवाज है । जो श्रेष्ठ हो, विशिष्ट हो ग्रौर स्त्रीलिंगका शब्द हो तो उसके साथ देवी शब्दका प्रयोग किया जाता है । "जिनवचन" कहा हो उसके साथ देवी न लगेगी । तो देवी और देवका मतलब नहीं है, यह है एक जिनेन्द्र भगवान का वचन, जिसमें कि ज्ञान बसा हुग्रा है । जिसके माध्यमसे हम वस्तुके सही ज्ञान तक पहुचते हैं, उस ज्ञानको उस विद्याको सरस्वतीके रूपमें स्मरण किया है, श्रौर यह सदा प्रकाशमान रहे ऐसा कहकर भीतरी भाव पूर्वक नमस्कार किया है ।

६४—सरस्वतीकी मूर्तिमें तात्त्विक मर्मोंका निर्देश—

इसको सरस्वती क्यों कहने लगे ? है तो जिनेन्द्र भगवानकी वाणी, जिसमें कि वस्तुस्वरूपका ज्ञान बताया गया, इसे सरस्वती क्यों कहा गया ? तो सरस्वतीका ग्रर्थ है—सरः वत् प्रसरणं यस्याः सा सरस्वती । सर कहते हैं फैलाव को । लोग तो तालाबका नाम सर बताते हैं हिन्दीमें, किंतु संस्कृतमें है सकारान्त शब्द, सस्, तो इस तालाबको बहुत फैले हुए जलपुञ्जको क्यों सर कहने लगे कि इसका फैलाव बहुत है । तो सरः शब्दका शुद्ध ग्रर्थ है फैलाव, पर यहाँ देखें जिनवाणीका फैलाव कितना है । यह ज्ञान द्वारा समफ सकते । जिसके द्वारा मिले हुए ज्ञानसे तीन लोक ग्रौर ग्रलोकको हमने जाना तो फैलाव तो बहुत बड़ा हुग्रा ना ? तो फैलाव बड़ा है इस कारणसे इसका नाम सरस्वतो है । ग्रब चूँकि सरस्वती शब्द स्त्रीलिंग है ग्रौर उसके साथ देवी शब्दका प्रयोग किया जाने लगा तो ग्रब उसकी

(समयसार कलशप्रवचन प्रथम भाग)

۴.

X

प्रसलियतको तो भूल गए कुछ लोग और एक देवीका आकार समभने लगे, जैसे कि लोग सरस्वती देवीका रूप बनाते हैं, हंसपर बैठी हुई, चारों हाथ निकले हैं, विकसित कमलपर बैठी हुई है, हंस पासमें बैठा है, एक हाथमें पुस्तक है, एकमें वीणा, एकमे माला और एकमें शंख है। एक ऐसी मुद्रा लोग बनाने लगे, और उस मुद्राको देखकर लोग ऐसा सोचने लगे कि हाँ है कोई ऐसी देवी, और उसकी आराधना करने लगे यह सोचकर कि उसकी आराधना करनेसे सब सम्पत्ति प्राप्त होगी, पर वह देवी वह सरस्वतो कोई व्यन्तर जातिकी नहीं है, भले ही किसीका नाम सरस्वती घरा हो तो कहीं नाम घर देने मात्रसे वह देवी नहीं हो गई। यहाँ भी तो लोग किसीका नाम पार्श्वनाथ घर देते तो उससे कहीं वह व्यक्ति पार्श्वनाथ भगवान तो नहीं बन गया, तो ऐसे ही सरस्वती नामकी कोई देवी नहीं है, यह तो एक जिनेन्द्र भगवानके वचनका नाम घरा गया है सरस्वती, तब इस तरहकी मूर्ति जब बनायी जाने लगी प्रथम ही प्रथम, तब तक वहाँ बिगाड़ न हुग्रा होगा।

# ६४—सरस्वतीकी मूर्तिमें म्राराधनाके प्रकारोंका निदेंश—

सरस्वतीदेवीकी ग्राराधना कैसे की जाय, इसकी ग्राराधना कौन करता है, तो उन उपायों श्रौर साधकोंकी बात एक इस मुद्रामें दिखाई गई । सरस्वतीकी उपासना कौन करता है ? निर्मल हंस । हंस तो जीवको भी बोलते हैं, किसीके मर जानेपर लोग कहते ना कि हंसा उड़ गया । तो मायने निर्मल जीव, भव्य जीव, वह है सरस्वतीका उपासक । सरस्वती याने जिनवाणी, इस तत्त्वज्ञानकी श्रोर उसकी दृष्टि रहती है स्रौर वह सरस्वती कमलपर विराजमान है । कमल कहते हैं हृदयको । तो वह हृदयमें विराजमान है । बुद्धिसे वह ग्रहणमें आता है । उसके हैं चार हाथ । तो पहले, हाथोंका भी श्रर्थ समभ लीजिए--प्रथमानुयोग, करणानुयोग, चरणानुयोग ग्रौर द्रव्यानुयोग ये उसके चार हाथ हैं । इनका कोई ग्रध्ययन करे, ज्ञान करे तो ग्रपने ज्ञानका फैलाव बना सकता है । श्रीर हाथोंमें जो चीजें रख दी गई हैं उनका मतलब समभमें यह ग्राता है कि माला तो है भगवानका जाप ध्यान, चिन्तन <mark>ग्रा</mark>दि करनेका प्रतीक, पुस्तक है ग्रध्ययन करनेका प्रतीक, शंख है ज्ञानकी एक ग्रनहद ध्वनिकी मुद्रा श्रौर वीणा है एक संगीत**का** प्रतीक । देखो प्रभुभक्तिमें ग्रथवा ग्रात्मभक्तिमें विशेषतया उतरनेका साधन एक संगीत भी तो है। तो उपाय श्रौर साधकोंकी बात उस मूर्तिमें बतायी गई, पर धीरे-धीरे लोग इस तथ्यसे दूर हुए तो एक सीधा यही जाना कि कोई सरस्वती देवी है । मगर वह सरस्वती देवी क्या है ? एक अनेकान्तमयी मूर्ति । अपेक्षासे पदार्थके स्वरूपका कथन होता है । ऐसे इस स्याद्वादके द्वारा अनेक जीवोने ग्रात्मज्ञान पाया श्रौर इस ज्ञानमें बढ़े, निःसंग हुए, निष्परिग्रह हुए, निर्विकल्प हुए, ग्रपने ग्रापमें ग्रपने आपका विशिष्ट ध्यान बना, जिसके प्रसादसे वे ग्रकलंक हुए, सिद्ध भगवान हुए श्रौर सदाके लिए इस संसार संकटोंसे छूट गए । श्रब उनके न जन्म है न मरण । सब दोषोंसे श्रतीत हैं, तो ग्रब समभो कि पूर्ण कल्याणमयी दशा प्राप्त होनेमें हमको प्रारम्भिक आलम्बन अनेकान्तमयी मूर्तिसे मिला, इसी कारणसे बहुत प्रसन्न होकर, सब जोवोंपर भी एक कल्याणकी भावना रखकर कहा गया कि ऐसी ग्रनेकान्तमयी मूर्ति नित्य ही प्रकाशमान होवो ,

परपरिणतिहेतोर्मोहनाम्नोऽनुभावादविरतमनुभाव्यव्याप्तिकल्याषितायाः ।

मम परमविशुद्धिः शुद्धचिन्मात्रपूर्तेर्भवतु समयसारव्याख्यायैवानुभूतेः ।।३।। ६६—टीकाकारका मूल परिचय—

समयसार प्राभृतकी टीका करने वाले अमृतचन्द्र सूरि महाराज कहते हैं कि मैं किसलिए इस

( 80 )

( 88 )

( कलंका ३ )

У

समयसारकी टीका कर रहा हूं ? मैं कौन हूं और इस समय क्या हालत हो रही है और मैं किसलिए समयसारकी व्याख्या करने जा रहा हूं, ये तीन बातें इस कलशमें बतायी गई हैं। मैं हूं शुद्ध चिन्मात्र मूर्ति । जो भी पदार्थ होते हैं वे ग्रपने ग्राप भ्रपने ही सत्त्वके कारण ग्रपने ही स्वरूपको रखते हुए रहते हैं, फिर उस पदार्थमें जो विकार ग्राते हैं वे किसी पर पदार्थके सम्बन्धसे ग्राते हैं । मैं ग्रात्मा शुद्ध चैतन्यमात्र मूर्ति हूं, याने मेरा स्वरूप केवल विशुद्ध चेतनामात्र है । देखिये किसी भी पदार्थमें ग्रपने ग्रापकी ग्रोरसे विकार, विषमता विभाव नहीं हुग्रा करते । केवल ही हो कोई भी पदार्थ, तो उसमें समता ही रहेगी ग्रौर जो परिणति बनेगी वह सब समान-समान बनेगी । विषमता ग्राती है तो किसी पर उपाधिका सम्बन्ध ग्रानेपर ग्राती है । यद्यपि वह भी परिणमने वालेकी योग्यतासे हुग्रा है लेकिन हुग्रा है पर पदार्थके सन्निधान होनेपर । तो मैं हूं शुद्ध चैतन्यमात्र मूर्ति । परम शुद्ध निरुचय दृष्टिसे वस्तुका शुद्ध स्वरूप जाना जाता है उस ही प्रयोगमें समफो—मैं केवल एक जैतन्यमात्र मूर्ति हूं । ग्रपने स्वरूपकी ग्रोरो देखें तो न मैं मक्रुप्य हूं, न स्त्री हूं न कुटुम्बी हूं ग्रादिक कुछ भी मैं नहीं हूं, मैं हूं केवल शुद्ध चैतव्यप्रनाझा । जो ग्रक्ते ग्रोप हो सो मैं हूं, जो पर पदार्थके उपाधि सम्बन्धसे हो सो कुछ नहीं हूं, ऐसे मैं को यहाँ स्वीकार किया गया है—मैं शुद्ध चैतन्यमात्र मूर्ति हूं । **द्ध—टोकाकारकी ग्रन्तःगरिस्थिति समयसार व्याख्याके लिये प्रेरिका**—

प्रच्छा, शुद्ध चैतन्यमात्र हो, ठीक हो, फिर यह काम क्यों कर रहे हो ? समयसारकी व्याख्या क्यों बना रहे हो ? मैं शुद्ध चैतन्यमात्र मूर्ति हूं, ठीक है, पर इस टीकाके रचनेका क्या प्रयोजन ? सो बताते हैं कि क्या करूँ, हूं तो शुद्ध चैतन्यमात्र मूर्ति, मगर जो विकार हैं याने मेरेमें जो प्रतिबिम्ब हुग्रा है, कर्मकी छाया हुई है, विकल्प, विचार, इष्ट ग्रनिष्ट बुद्धि ये सब बातें हैं, उनसे यह शुद्ध चैतन्यमूर्ति कलुषित हो गया है, जैसे दर्पण ग्रकेला स्वच्छ है, पर सामने कोई ग्रा जाय तो वह मलीन हो जाता है, इसी प्रकार हम ग्राप सभी जीव ग्रपने स्वरूपको देखें तो स्वच्छ है, केवल चैतन्यमात्र हैं, लेकिन रागादिक भावोंकी व्याप्तिसे हम ग्रापकी मूर्ति कलुषित हो गई है, वर्तमान स्थिति यह है। मैं क्या हूं, वर्तमान स्थिति क्या है ? ये दो बातें बतायी हैं अब तक। **६८—वर्तमान परिस्थितिका निमित्त कारण**—

वर्तमान स्थिति यह क्यों हो रही है ? यह है तीसरी बात । वर्तमान स्थिति क्या है ? पर-परिणति कर रहे हैं यह ही तों है कलुष्ति वृत्ति । किसी पर पदार्थको निरखा और उसको इष्ट माना या ग्रनिष्ट, और ऐसा मानकर उसके ग्रनुसार जो हम ग्रपनेमें परिणति बनाते हैं सो ग्रगर इष्ट पदार्थका विनाश हो रहा तो हम ग्रपना यहाँ विनाश सा समफ लेते हैं, इष्ट पदार्थका यदि कुछ उत्पाद हो रहा, उन्नति हो रही, विकास हो रहा तो हम ग्रपने आत्माको उस रूप मान लेते हैं, इसको कहते हैं पर-परिणति । जैसे किसी मोही जीवकी दूकान जल रही है तो वहाँ दूकान जल रही, यहाँ इसका हृदय जल रहा । ग्रब वह दूकान पर पदार्थ है, भिन्न है, वहाँ जल रही है, यहाँ क्या हो रहा ? परपरिणति । ग्रच्छा, पर पदार्थमें जो परिणति होरही है उसका कारणक्या है ? मोहनीय नामका कर्म । उसका उदय, ग्रनुभागका खिलना, बस वहाँ ग्रपने समयपर मोहनीय कर्मका ग्रनुभाग खिल रहा, यहाँ बुद्धि कलुषित हो रही ग्रीर इसीलिए अब यह जरूरत पड़ गई कि मैं इस बुद्धिकी कलुषितता दूर कर दूँ, बस इस ही के लिए समयसारकी व्याख्या की जा रही है । चार चीजें क्या बतला रहे हैं, मैं वास्तवमें क्या हूं, मेरी वर्तमानमें स्थिति क्या हो रही है ? इस स्थितिके होनेका कारण क्या है ? ग्रीर समयसारकी

(समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

×.

ŧ

X

व्याख्याका कार्य किसलिए कर रहा हूं ? समयसार ग्रन्थ भी एक बड़ा उच्च ग्राध्यात्मिक ग्रन्थ है, जिसमें नय विभाग द्वारा यह स्पष्ट खोल दिया है कि मेरे ग्रात्माका तो केवल एक शुद्ध चैतन्यस्वरूप है, बाकी सब पर है, अनेक विधियोंसे खोला । वे विधियाँ तो ग्रध्ययन करनेसे विदित होंगो, पर वर्तमानमें एक थोड़ी सी बात कुछ कहें तो यह ही कह सकते हैं कि पर पदार्थमें हमने माना कि यह मैं हूं, यह कहलाया अहंकार । ब्रहं मायने मैं को कार मायने कर देना । मैं को कर देनेके मायने क्या है कि जो मैं नहीं हूं उसको मैं बना देना कल्पनामें, तो कलुषित होनेका प्रथम कारण है अहंकार । दूसरा कारण है ममकार । ये बाहरी पदार्थ मेरे हैं, ये मेरे विकारस्वरूप रागद्वेषादिक सब मेरे हैं, इस प्रकार का जो ममकार है इसमें बुद्धि कलुषित हो रही है । जब ये दो बातें लग गयीं तो बाह्य पदार्थोंमें करनेकी बुद्धि भी जगु गयी । मैं ऐसा कर दूँगा, मैं ऐसा कर सकता हूं, यह बुद्धि कर्तृ त्वमें लग गई, यह भी मलिनता है। स्यों मलिनता है कि देखो जो पदार्थ होते हैं वे पदार्थ ग्रपने प्रदेशमें ही रहते हैं, अपने प्रदेशमें ही उनका परिजयन होता है । अपने प्रदेशमें ही उनका अपना अनुभव चलता है । अगने स्वरूपसे, बाहर अपने प्रदेशसे बाहर भेरा कुछ बास्ता नहीं । वयों वास्ता बनाया ? पर प्रदार्श्वीमें कुछ बात बना देनेका ग्रहकारे रखा, कर्तृ त्वभाव रखा तो यह हुई कलुषित बुद्धि । उसका फल दुःखे ही है, चौथा कारण है कलुषित नेका भोक्तृत्व बुद्धि । बाह्य पदार्थोंको मैं भोग रहा हूं, ऐसा ध्यान श्रा जाय, वह संसारका कारण है। तो ऐसी वर्तमानमें स्थिति है हमारी मलिन । इस मलिनताका कारण है मोहनीय क़र्मका ग्रनुभाग । **६**८--जीव ग्रौर कर्मका संघर्ष---

जीव ग्रौर कर्म इन दोनोंका विवरण जैन शासनमें इतना सुव्यवस्थित है जिसका भली प्रकार ज्ञान करने वाले तो स्वयं ही भेदविज्ञान करके ग्रापने ग्रात्मामें परमात्मस्वरूपका ग्रनुभव करता हुआ, शान्त रहता है । क्या है संक्षेपमें कि जीव जब कषाय करता है, मिथ्या ग्रभिप्राय करता है तो इसी जीवके ही प्रदेशोंमें ग्रनन्तानन्त कार्माणवर्गणाग्रोंके परमाणु ऐसे लगे हैं जो इस समय तो कर्मरूप नहीं हैं मगर कर्मरूप बननेके लिए तैयार हैं। तो कषायके होते ही वे सूक्ष्म कार्माणवर्गणायें कर्मरूप नहीं हैं मगर कर्मरूप बननेके लिए तैयार हैं। तो कषायके होते ही वे सूक्ष्म कार्माणवर्गणायें कर्मरूप हो जाती हैं। कर्मरूप ढुए कि वहाँ प्रकृति बँध गई कि ये कर्म इस प्रकारका फल देंगे। उनकी स्थिति बँध गई कि ये कर्म इस जीवके साथ इतने दिन तक ठहरेंगे। फिर उसमें प्रदेश तो हैं ही, ग्रनुभाग भी बन गया कि इतने दर्जे तकका तीन्नमंद ये फल देंगे। ग्रब तो ग्रनुभाग काल ग्राया तो कर्ममें ग्रनुभाग भी बन गया कर्मवें ही कुछ गड़बड़ी हुई पहले साक्षात् ग्रीर उसका सन्निधान पाकर उपयोगमें उसकी छाया ग्रायी, प्रतिफलन हुग्रा ग्रब उस प्रतिकलन ने हम ग्रयना लगाव न लगायें ग्रीर यह जानें कि यह तो कर्मोदयकी बात है, हो गई, यह मेरा कुछ नहीं है। उनमें ग्रयना लगाव न जोड़ें बस यहाँ से मेरा कल्याण ग्रारम्भ होता है। तो ग्रनुभाग खिला वह परपरिणतिका कारण बना। सो निरन्तर हो ही क्या रहा है कि ये कर्म उदयसें ग्रा रहे, यह छाया पड़ रही, यह जीव ग्रपने स्वभावसे चिग गया ग्रीर वहाँ छायामें ग्रासत्तिपूर्वक लग गया।

र ४२ )

( कलका ३ )

यह ही मैं चाहता हूं । जीव स्वयं ग्रानन्दस्वरूप है । इसको ग्रानन्द कहीं बाहरसे नहीं लाना है, यह स्ययं ही ग्रानन्दस्वरूप है, जैसे तिलका स्वरूप ही तैल है। तिलको तैल कहीं बाहरसे नहीं लाना पड़ता, ऐसे ही मेरा स्वरूप स्वयं ग्रानन्दस्वरूप है। आनन्द कहीं बाहरसे नहीं लाया जाता। जब कभी ऐसा ख्याल होता कि अमुक फलमें सुख है, अमुक भोजनमें ग्रानन्द है तो उस वक्त भी जो ग्रानन्द भोगा जा रहा है याने बिए हैं करके जो सुख भोगा जा रहा है वह इस ही ग्रानन्दगुणका परिणमन है, कहीं बाहरी चीजसे सुख न ग्रायगा । तो ऐसा यह मैं शुद्ध चैतन्यमात्र ग्रमूर्त भगवत् तत्त्व हूं, बाहर तो सब पुद्गलकी छाया है, पुद्गलका परिणमन है तो गुद्ध दृष्टिसे देखें तो वह पहली बात समफमें ग्रायी कि मैं शुद्ध चैतन्यमात्रमूति हूं। व्यवहारनयसे देखों याने पर्यायदृष्टिसे देखें तो यह दृष्टिमें ग्राया कि मेरी यह चिन्मात्र मूर्ति रागादिक विभावोंसे कलुषित हो रही है, फिर ग्रौर कारणरूप व्यवहारसे देखो कि म्राखिरमें इसका कारण है क्या ? तो नजर न्राया कि मोहनीय नामक कर्मके ग्रनुभागका उदय है। यह है लोकस्थिति । भीतरमें मैं शुद्ध चैतन्यमूर्ति हूं, बाहरमें मैं रागादिक भावोंसे व्याप्त हो गया हूं, ग्रब ऐसी स्थितिमें क्या करना योग्य है सो बताग्रो ? करने योग्य क्या है ? यह कलुषता न रहे, यह म्रात्मा विशुद्ध बने तो उस विशुद्धिके लिए प्रारंभिक ये उपाय हैं-देवदर्शन करना, सत्संग करना, स्वाघ्याय करना, पूजन करना, सेवा भाव करना, परोपकार करना। ये सब उसके उपाय हैं कि हमारे ग्रपवित्रता न बढ़े। उस ग्रपवित्रताको रोकना है। तो समयकारकी जो व्याख्या की जा रही है यह भी इसी प्रयोजनके लिए है कि मेरी कलुषता दूर हो जाय । और मेरेमें परम विशुद्धि प्राप्त होवे ।

83

# 

कुन्दकुन्दाचार्य एक इस युगमें प्रधान म्राचार्य हुए हैं, जिनके समयमें समस्त दिगम्बर जैन-समाज एक स्वरसे उनकी ग्राज्ञामें था । वह उस समय चतुर्विध संघके नायक थे । उनकी ग्रव्यात्म-साधना सहज थी । उनकी कृति है समयप्राभृत जो उस जमानेकी भाषामें है । उनके जमानेकी भाषा है प्राकृत, अपभ्रन्श । उस समयप्राभृत ग्रन्थपर टीका की है ग्रमृतचन्द्रजी सूरिने । सो टीका करेंगे तब तो उसमें भाव रहता है ना लिखनेका । वस्तुस्वरूप लिखनेमें रहता है तो उस समयमें परिणाम निर्मल होते हैं, विशुद्धि जगती है, उस ही विशुद्धिके प्रयोजनके लिए यह समयसारकी व्याख्या की जा रही है, ये जितने भी बड़े-महापुरुष हुए हैं सो इनकी स्वयंकी तो विरक्ति और योग्यता कारण है ही, मगर जिस घरमें उत्पन्न हुए उस घरके बड़े पुरुषोंका सदाचार त'त्वज्ञान श्रौर उससे उत्पन्न हुग्रा विशुद्ध वातावरण वह भी बहुत मददगार था । कुन्दकुन्द जब बालक थे तो पालनेमें (भूलनेमें) भूला करते थे । तो भुलानेके लिए डोर खींचने वाली माँ ऐसा गायन करती थीं कि जिस गानमें अध्यात्मका प्रकाश भरा हुन्ना है । शुद्धोऽसि बुद्धोऽसि निरंजनोऽसि, संसारमायापरिवर्जिलोऽसि । यों बड़े मौजसे, एक ग्राध्पात्मिक मस्तीके साथ वह माँ पालना भुलाते समय गाती थी जिसका ग्रर्थ है कि हे बालक देवके ग्रन्तः स्वरूपपर पड़ी । वह स्वरूप है ऐसा कि शुद्ध है, बुद्ध है, जानमय है, निरञ्जन है ग्रौर संसारकी मायासे दूर है ऐसा जिसके बचपनमें एक शुद्धतत्वकी ग्रनुभूतिके लिए संस्कार पड़ गया था सो कुन्दाकुन्दाचार्यने विरक्त होकर उसको स्पष्ट रचित कर दिया ।

£

७२-समयसारव्याख्याके प्रयोजनमें सूरीक्ष्वर ग्रमृतचन्द्र देवके उद्गार-

समयसार टीकामें श्रमृतचन्द्र सूरि यह बात बतला रहे हैं । कैसे होता है कर्मका सन्निधान पाकर जीवके उपयोगमें विकार ? तो देखो जैसे किसी एक पोटलीमें चूँनाका ताजा डला बँघा है। बहुत दिन हो जायें तो समयपर या बीचमें ही उसपर पानी पड़ जाय तो चूनेका डला फूलता है स्रौर उसमें गर्मी भी होती है। भींटमें कलई पोतनेके लिए पानी उसपर डॉ ि । उसका विपाक हुआ, इतनी गर्मी निकली कि उस चूनेमें हाथ नहीं डाला जा सकता, जब कलई एकदम ठंडी हो जाय तब उसका भींटमें पोतना शुरू करते हैं, तो उस पोटलीमें चूनेका डला रखा है म्रौर उसपर पानी पड़ गया है ग्रौर फूल गया है तो यह बताओ कि विकार किसमें हुग्रा ? उस डलेमें । फूला कौन ? डला, मगर उस डलेका सम्बन्ध पाकर कपड़ेमें भी असर आया या नहीं ? कपड़ा जल जाय, कमजोर हो जाय, दाग लग जाय, कुछ स्थिति बन गई, तो ऐसे ही हमारा उपयोग इस जीवविभावमें बँघा पड़ा हुग्रा है । यह कर्मोंका डला, भव भवमें बाँघे हुए कर्म, इन्हीं कर्मोंका जब ग्रनुभाग खिलता है तो उसका ग्रसर कहाँ पड़ा ? कर्मोंमें ही । पर उस कर्मोंदयका निमित्त पाकर जीव जिसमें कि ये कर्म बँघे हैं, ग्रनुभाग खिला, इसके उपयोग होनेके कारण विकार परिणति बन गई । जैसा कर्मोंमें हो रहा वैसा यहाँ भलक गया । बस जीव तो है केवल एक दर्पणकी तरह जिसमें कि विपाक भलक जाय, इतनी योग्यता रखने वाला ग्रौर यह जो भलक बनी, प्रतिबिम्ब बना उसमें यह जीव लग गया, ग्रपनी सुध भूल गया, सो मानने लगा कि यह मैं हूँ। जैसे कोई बालक कोई नाटक खेले, किसीका पार्ट ग्रदा करे ग्रौर बड़ी कुशलतासे पार्ट ग्रदा कर रहा है तो वह उस समय भूल जाता है कि मैं ग्रमुक लड़का हूँ। वह तो अपने ग्रापको उसी रूप ग्रनुभव करता है जिसका कि वह पार्ट ग्रदा कर रहा, तो ऐसे ही यह जीव जिस प्रकारकी कषायका पार्ट ग्रदा करता है उस रूप ही ग्रपनेको समभ लेता है, तो ऐसी मलिनता छा रही है । उसकी विशुद्धिके लिए श्री सूरीश्वर जी समयसारकी व्याख्याका प्रारम्भ करते हैं । 

देखो ग्रपनेको ग्रन्दर, देखो ग्रपनेको बाहर, ग्रन्दरमें जो सहज है उसका कारण कुछ न होगा, बाहरमें जो बीतेगा उसका कोई कारण होगा । इसीलिए तो जब उपयोग किसी बाहरी पदार्थों में लगता है तो यह उपयोग वहाँ फिट नहीं बैठ पाता, हिलना डुलना बना ही रहता है, क्योंकि उपयोग लग रहा है परघरमें, ग्रौर परघरमें कोई ग्रविकार जमा पाता नहीं, ग्रौर जब वह उपयोग ग्रपने निजी घरमें लगे याने एक चैतन्यस्वरूपमात्र मैं हूँ ऐसा उपयोग बने, ग्रनुभव बने तो इसका उपयोग ग्रपने निजी घरमें लगे याने एक चैतन्यस्वरूपमात्र मैं हूँ ऐसा उपयोग बने, ग्रनुभव बने तो इसका उपयोग ग्रपने स्वरूपमें फिट बैठ जायेगा । इससे, शान्तिके लिए केवल एक ही काम रह गया है कि हम तत्त्वज्ञान सीखें । तत्त्वज्ञानसे जब यह बात स्पष्ट हो जाती कि प्रत्येक जुदे-जुदे हैं, मैं ग्रात्मा सब ग्रात्माग्रोंसे जुदा हूँ, सब आत्माग्रोंका स्वरूप एक समान है, मगर जुदे-जुदे पदार्थ हैं ये सब, मेरा किसी ग्रन्थ पदार्थसे कुछ सम्बन्ध नहीं, ग्रग्यका मेरेसे सम्बन्ध नहीं, तो एक लगावकी वासना छूट जाती है, ग्रौर जहाँ लगावकी वासना छूटी बस वहाँ ग्रपने शाश्वत ग्रान्दका ग्रनुभव होता है । मैं चिन्मात्र हूँ, चैतन्यमात्र हूं, जानमात्र हूं, जान ही ज्ञान हूं, जपते जाइये, निरखते जाइये, ज्ञान ही ज्ञान हूँ, निरखनेका यत्न करते जाइये, कब तक ? जब तक कि शरीर वैभव ग्रादिक ये सब विस्मरणको न प्राप्त हो जायें । केवल एक ज्ञानप्रकाश ही मेरे ज्ञानमें रहे, ऐसा हूँ मैं शुद्ध चैतन्यमात्र मूर्ति परम निश्चय नयसे, पर ही क्या रहा है ? रागढेषके विकल्प । ये क्यों हो रहे हैं ? बाह्य वस्तुका संसर्ग बनाया ग्रौर उससे ग्रपना

( 88 )

( कलश ३ )

٨

छुटाव न कर सके, उनमें हम लगे हैं । ७४—सगुनके क्षण—

जब मान होगा ग्रपनेको कि मैं यही ग्रानन्दमय हूँ उस समय इस जीवको एक अलौकिक सम्पत्ति ग्रपने ग्रापमें मालूम पड़ेगी कि मैं परिपूर्ण हूँ, मैं ग्रघूरा नहीं हूँ, मेरेमें परका प्रवेश नहीं है । दुनियामें जितने सगुन माने जाते हैं वे क्यों सगुन हैं कि उनको देखकर ग्रात्माकी सुघ होती है । बाहरी पदार्थोंमें मोह रहे, राग रहे तो यह सगुन है क्या ? ग्ररे यह तो ग्रसगुन है। सगुन तो वह है कि जहाँ ग्रयने ग्रात्माका प्रकाश जगे । जैसे पानीसे भरा हुग्रा कलश लाते हुए कोई स्त्री या पुरुष दिख गया तो उसे लोग सगुन मानते । वह क्यों सगुन है ? उसे देखकर भ्रपने ग्रात्माकी सुध हुई कि जसे घड़ा पानीसे ग्रनवर लवालव निरन्तर सघन भरा हुग्रा है याने उस भरावके बीचमें एक सूत भी जगह पानीसे ग्रलग नहीं है, खाली नहीं है, जैसे बोरेमें गेहूँ, चने ग्रादि भर दिये जाते तो उनके बीच-बीचमें खाली जगह रहती है मगर घड़ेमें पानी भरा हो तो वह खाली नहीं रहता । तो जैसे यहाँ बीचमें कुछ भी खाली जगह नहीं है, सर्वत्र जल ही जल भरा हुग्रा है ऐसे ही यह ग्रात्मा ग्रपने सर्व प्रदेशोंमें ज्ञान ज्ञानसे ही व्याप्त है । इसमें एक भी प्रदेश ऐसा नहीं है कि जिसमें ज्ञान न हो । ज्ञानरससे ही भरा हुप्रा है, ऐसे ज्ञानमय त्रात्माकी सुघ हुई तो उस जलपूर्ण घटको सगुन मान लिया । कोई मुर्दा चला जा रहा हो तो उसे देखकर लोग सगुन मानते, असगुन नहीं, तो क्यों सगुन है कि उस मुर्दा शरीरको देखकर सभीके चित्तमें एक बार यह बात उठती है कि बाहरमें सब कुछ ग्रसार है, कुछ भी करने योग्य नहीं है, बस एक ग्रात्मा ही सारभूत, है आत्माका कल्याण करें, यह भव छूट जाने वाला हैं। तो वैराग्य जगा, ज्ञान जगा, ग्रात्माकी सुध हुंई इसलिए वह मुर्दा भी सगुन है। तो जो-जो कार्य मेरे ग्रात्माकी सुघ करायें वे तो मेरे लिए सगुन हैं ग्रौर जो-जो घटनायें, जो-जो प्रसंग हमारे म्रात्माको भुलावा देनेमें कारण हैं वे सब मेरे लिए विपत्ति हैं ।

७४—्युद्धस्वरूप ग्रौर उसके तिरस्कारका विधान तथा तिरस्कारका हटाव—

में हूँ एक शुद्ध चैतन्यमात्र । केवलको देखें, वही दृष्टान्तमें लेवें, जैसे केवल चौकी क्या है ? जो काठमें से निकाली गई, वह चौकी है, ग्रव उसपर जो सही रंग है वह उसका ग्रसली रंग है, निरपेक्ष रंग है, ग्रौर उसपर लाल, पीला ग्रादि कोई रंग पोत दिया गया तो जो उसका असली स्वरूप है वह ढँक गया, तिरस्कृत हो गया । ग्रव वह चौकी तो एक ग्रजीव पदार्थ है, उसका तिरस्कार हो जाय तो वह ग्राफत नहीं मचा सकता, मगर जीव तो एक चैतन्य है ना । तो चेतनका ग्रसली स्वरूप तो एक शुद्ध चैतन्य सामान्य है, प्रतिभास हो गया सब, मगर उसमें वह ग्रच्छा है, यह बुरा है, यह इष्ट है, यह ग्रनिष्ट है ऐसी बुद्धि नहीं बनती । तो ऐसा जो सामान्य चैतन्यप्रकाश है वह है उसका ग्रसली स्वरूप । मगर जब कर्मानुभाग बड़ा क्षोभ मचाता हो, ग्रपने ग्रापमें बड़ा विरस बनता हो तब सामने ग्राया कर्मानुभाग, तो चूँकि जीव उपयोगमयी है ना, ज्ञान स्वरूप है ना तो इसमें उस सबकी फलक पड़ी । फलक पड़नेसे ज्ञानका तिरस्कार हुग्रा । ज्ञानका तिरस्कार होनेसे यह जीव घबड़ाकर ग्राफत मचा देता है, विषयोंमें लगता है, ग्रनेक ग्रापत्तियाँ पैदा कर देता है । तो भाई ग्रपना स्वरूप जो ग्रपने स्वभावमें सहज सुसिद्ध है चैतन्यमात्र, उसमें ग्रनुभव करें कि यह मैं हूँ तो इस ग्रनुभूतिके प्रसादसे इस जीवको कभी संकट नहीं ग्रा सकता । भव-भवके बाँघे हुए कर्म क्षण मात्रमें कट सकते हैं । ग्रतः इस जीवनमें कर्तव्य यह है कि मैं ग्रपने ग्रात्माके स्वरूपका सही ग्रनुभव

( 88 )

(समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

♠

( ४६ )

कर लूँ। मैं यह हूँ, बस कृतकृत्य हूँ। जब तक ग्रपने ग्रात्माकी थाह नहीं पायी तब तक इसका जन्ममरणका संकट चलता है, ग्रौर जहाँ ग्रात्मस्वरूपका भान हुग्रा वहाँ इसके जन्म मरणके संकट दूर होने लगते है। तो ग्रपना कर्तव्य है कि ग्रपनेको ऐसा अनुभव करें कि मैं समस्त विश्वसे निराला केवल चैतन्यप्रकाशमात्र हूँ।

उभयनयविरोधध्वसिनि स्यात्पदाङ्के, जिनवचसि रमंते ये स्वयं वान्तमोहाः ।

सपदि समयसारं तं परं ज्योतिरुच्चं --रनवमनयपक्षाक्षुण्णमीक्षन्त एव ।। ४ ।। ७६--परमशरण समयसारके दर्शनके पात्र---

अपने ज्ञान द्वारा किस तत्त्वको देखना जिससे कि कल्याण हो जाय ? जगतमें कोई भी पदार्थ श्राश्रय योग्य नहीं है । घन, वैभव, मकान, पुत्र, मित्र, परिवार, इज्जत ये सब इस जीवके कल्याणके लिये नहीं हैं, विनाज्ञीक है, ग्रल्प है, इनसे इल ग्रात्मा का संबंध नहीं है, यह आत्मा कल्पन करके उनमें रमता है । तो बाहरमें तो कोई पदार्थ ग्राश्रय लेने योग्य नहीं है । ग्रब ग्रन्दरमें देखो अपने ग्रापमें यह जीवात्मा, इसके साथ देह लगा वह भी भिन्न है । वह भी दृष्टि देने यो य नहीं, याने ग्राराधनाके योग्य नहीं । जीवके साथ कर्म लगे वे भी भिन्न हैं, वे भी ग्राराधनाके योग्य नहीं, ग्रौर जीवमें रागादिक भाव होते है वे ग्रौपाधिक विसाव हैं, वे भी जीवकी ग्राराधनाके योग्य नहीं, ज्रौर जीवमें रागादिक भाव होते है वे ग्रौपाधिक विसाव हैं, वे भी जीवकी ग्राराधनाके योग्य नहीं, जो विचार वितर्क उठते हैं वे भी ग्रौपाधिक हैं । फिर जीवमें ग्राराधना योग्य क्या चीज हैं ? जीवका निज सहज स्वरूप याने यह जीव ग्रयने ग्रापमें सत्त्वके कारण सहज जैसा हो उस रूपमें ग्रपनेको ग्राराधना चाहिए कि मैं जैसा हूं, वह है सहज चैतन्य स्वरूप । इसी को कहते हैं समयसार । कौन प्राणी इस समयसारका दर्शन करते हैं । जो मोहको त्यागकर जिनेन्द्र भगवानके वचनोंमें रमते हैं वे ही इस सम सारके दर्शन करते हैं । जिनेन्द्र भगवानके वचनोंमें रमनेका ग्रर्थ है, जिनेन्द्र देवके वचनोंका जो ग्रर्थ है, जो तत्त्व है, जो मर्म है उसमें लगें, उसमें रमण करें । उसकी विधि हो यह है कि मोहका वमन करके रमण करें । ७७ – मोहवमन करके ही तत्त्वरमण द्वारा समयसार ईक्षणकी विधि—

एक उपयोगमें दो बातें न समा सर्केगी कि मोह भी किये जावें ग्रौर मोक्षमार्गमें भी लगे रहें। जहाँ मोह है वहाँ मोक्षमार्ग नहीं ग्रौर जहाँ मोक्षमार्ग है वहाँ मोह नहीं। राग भले ही रहा आये, पर मोह नहीं रहता। राग ग्रौर मोहमें क्या ग्रन्तर है ? राग तो कहते हैं प्रीतिको ग्रौर मोह कहते हैं एकमेक माननेको। जिस घरमें रहते, परिस्थिति है, स्त्रीसे बोलना होगा, पुत्रोंसे बोलना होगा, नौकरोंसे बोलना होगा, प्रेमका व्यवहार रखना होगा, उसके बिना तो गृहस्थी न चलेगी। यह सब करते हुए जो मानते हैं कि मैं एक ही हूँ, जो स्त्री है सो ही मैं हूँ, मेरे ही हैं ग्रौर कुछ नहीं हैं उनमें पार्थक्य नहीं समभ पाते, भेद नहीं समभ पाते, जह तो है मोह और जो भेद जानता है—ये जीव जुदे, मैं जीव जुदा, इनर्क साथ इनके कर्म, मेरे साथ मेरी बात ऐसा जुदा जुदा जो जानता है ग्रौर फिर भी राग करना पड़ता है तो उसके मोह नहीं है ग्रौर राग है। तो मोहका वमन करनेकी बात यहाँ कही। और, देखो मोहके त्यागनेमें पुरुषार्थ काम देगा। एक क्षणमें मोहको मिटा दो। वस्तुका सही स्वरूप समभें, तत्त्वज्ञान जगे तो तुरन्त मोह मिटेगा। मगर रागके लिए तुरन्त मिटानेकी ऐसी बात नहीं मिल पाती। मिटता तो है, जल्दी मिटता है, पर जरा कुछ समय पाकर मिटता है। तो मोहका वमन करो। जिजको निज परको पर जान। परको निज मत समभ लो, स्वपरमें एकत्व बुद्धि महो। बस निराकुलताकी बात ग्राये। तो ऐसा मोह वमन करके फिर जिनेन्द्र भगवानके वचनोंमें ( कलश ४ )

जो रमे, जिनेन्द्र देवने जो बताया है उस विधिसे जो तत्त्व ही परख करें उसको समयसारका दर्शन होगा ।

89

७८--जिनवचनोंको उभयनय विरोधवंसिता--

जैसे भ्रात्माके ही बारेमें जिनवाणीमें क्या बताया है कि यह म्रात्मा निश्चयनयसे तो एक अखण्ड म्रद्वैत है, निश्चयनयसे म्रात्माका वह स्वभाव समझा गया जो म्रखण्ड है म्रौर व्यवहारनयसे म्रात्माके मेद, यह ज्ञानी है, दर्शनवान है, चारित्रवान है । म्रब दो बातें लगती हैं ना विरुद्ध सी कि एक तो म्रखण्ड कह देना म्रौर एकको खण्ड-खण्ड बता देना, इसमें विरोध जचता है, पर विरोध नहीं । इस विरोधको नष्ट करने वाला जिन वचन है, स्पाद्वाद है, नय प्रणाली है । शुद्ध निश्चयसे म्रखण्ड म्रौर व्यवहारनयसे खण्ड-खण्ड । एक ही वस्तुमें नयके भेदसे, नयकी म्रपेक्षासे उसमें विरोध नहीं रहता । जैसे कोई एक पुरुष है, उसकी पहिचान हो रही है, एक व्यक्ति कहता है कि यह पिता है भौर एक व्यक्ति कहता है कि यह पुत्र है । तो जो पिता है वह पुत्र कैसे हो सकता ? सुननेमें तो विरोध है मगर म्रपेक्षासे दोनों बातें ठीक बन जाती हैं । वह इसके पिताकी म्रपेक्षासे पुत्र है म्रौर इसके पुत्रकी म्रपेक्षासे दोनों बातें ठीक बन जाती हैं । वह इसके पिताकी म्रपेक्षासे पुत्र है म्रौर इसके पुत्रकी म्रपेक्षासे दोनों वातें ठीक बन जाती हैं । वह इसके पिताकी म्रपेक्षासे पुत्र है म्रौर इसके पुत्रकी म्रपेक्षासे पिता है । दोनों नयोंके विरोधका ध्वंस करने वाला यह जिन वचन है । जयके विरोधसे तो संसारमें घूमना फल है म्रौर नयको म्रविरोध रूपसे समफनेका मोक्षमार्ग फल है । जितने नयसे हम बात समफते हैं उतने नयोंको म्रन्य दार्शनिकोंने माना नहीं क्या ? माना है, पर विरोध करके एक-एक नयको माना है । यहाँ एक ही वस्तुमें म्रनन्त धर्मकी सिद्धि होती है नयकी म्रपेक्षासे । तो ऐसे नयके द्वारा जो वचन होते हैं उन वचनोंमें जो रमते हैं वे मोक्षमार्ग पाते हैं । ७९ट--जिनवचनोंको पहिचान स्यात्यवांकितता—

यह कैसा है, जिन वचनके स्यात् पद करके चिन्हित है । स्यात्के मायने शायद यह अर्थ न लगाना । स्यात् मायने ग्रपेक्षासे । जैसे कहते हैं ना—जीव स्यात् ग्रस्ति एव, स्यात्, नास्ति एव । इस तरहसे स्याद्वाद चलता है । ३ शब्द हैं स्यात् ग्रस्ति और एव । अपेक्षासे है ही, अपेक्षासे नहीं ही है, अपेक्षासे नित्य ही है। अपेक्षासे म्रनित्य ही है । यह जीव द्रव्यदृष्टिसे नित्य ही है, पर्याय दृष्टिसे ग्रनित्य ही है, लेकिन ग्राजकल अनेकान्तके समक्तनेको बहुत सुगम पद्धति बनाया तो है मगर वह उचित नहीं है । क्या बनाया है ? क्या है ? भी लगाते जावो, जीव नित्य भी है, ग्रनित्य भी है। बात इसमें ग्रा तो जाती है हेरफेरके साथ । एक मनको समभा लो, मगर यह शब्दप्रणाली हमारे ग्रागममें दी नहीं है । ग्राचार्योंके जितने भी शास्त्र देखेगे वहाँ 'भी'---लगाकर न होगा । 'ही' लगाकर होगा । निइचय बताकर होगा, पर 'ही' कैसे सही बैठेगा ? श्रपेक्षा साथ लगे उससे सही बैठेगा । यदि अपेक्षा साथ न हो तो उसके मायने सर्वथा हुग्रा सो उसके साथ ''ही'' का विरोध है । ग्ररे क्यों जी ग्रपेक्षा लगाया ग्रौर उसके साथ 'भी' लगाया तो कैसा रहेगा ? गलत रहेगा । जैसे एक दृष्टान्त देते हैं उससे ग्राप समभ लेंगे कि अपेक्षा लगाकर 'भी' लगानेमें कितनी विकट लड़ाईकी बात हो जाती है। कोई तीन व्यक्ति लो-बाबा, बाप ग्रौर बेटा, मानलो उनके कमशः नाम हैं—सुरेश, नरेश ग्रौर महेश । सुरेश तो बाबा है, नरेश सुरेशका बेटा है ग्रौर महेश नरेशका बेटा है, इनमें मानलो नरेशकी पहिचान करना है तो यही तो कहा जायगा कि नरेश महेशका पिता ही है । कोई ऐसा तो न कह देगा कि नरेश महेशका पिता भी है । इसका तो अर्थ हो गया कि नरेश महेशका और कुछ भी होगा, पुत्र भी होगा, तो इसमें लड़ाई मच जाती है। मान लो नरेशको किसीने कहा कि नरेश सुरेशका पुत्र भी है तो यह भी कहना गलत,

(समयसार कलश प्रवचन प्रथम भेग)

۴

क्योंकि इसका तो ग्रर्थ है कि नरेश सुरेशका बाप वगैरह भी हो सकता, तो इसमें तो लड़ाई मच जायगी । कहा यह जायगा कि नरेश सुरेशका पुत्र ही है, नरेश महेशका पिता ही है । उसी तरह महेश को कहा जायगा कि महेश नरेशका पुत्र ही है, नरेश महेशका पिता ही है । इस प्रकार बोलनेसे निश्चय हो गया, सही बात ग्रा गई ग्रन्थथा वह तो एक संशयकी बात रहेगी । ग्रन्थ दार्शनिक स्याद्वादियोंको संशयवादी कहते ही हैं, पर संशयकी कोई बात नहीं है । तो ग्रपेक्षा लगाकर 'ही' लगाना यह स्या-द्वादका चिन्ह है । सो स्यात् पद कर जो ग्रंकित है ऐसे जिनेन्द्र वचनोंमें जो रमण करते हैं वे पुरुष इस समयसारको, इस ग्रंतस्तत्त्वको प्राप्त कर लेते हैं ।

### **८०--समयसारकी विभुता**---

देखो नयके मूल दो भेद हैं—(१) द्रव्याधिकनय ग्रौर (२) पर्यायाधिकनय । वस्तुका स्वरूप समफना है तो समफो-जो भी चीज होती है वह सदा रहती है कि नहीं ? सदा रहती ग्रौर क्षण-क्षणमें नई-नई बनती कि नहीं ? नई-नई ग्रवस्था-बनती क्षण-क्षणमें पूर्व-पूर्व ग्रवस्था मिटती ग्रौर उसकी सत्ता बनी रहती, ये तीनों बातें वस्तुमें हैं कि नहीं ? इसीको कहते हैं द्रव्यदृष्टिसे तो सदा है, पर्याय-दृष्टिसे क्षण-क्षणमें मिटता है । तो वस्तु द्रव्यपर्यायात्मक हुई । द्रव्यको ग्रहण करने वाला नय द्रव्याथिकनय । पर्यायको ग्रहण करने वाला नय पर्यार्याथकनय । दो नय बिना कोई बात ही न चलेगी इसलिए ग्रनेकान्त तो ग्रा ही गया । तो ऐसे इस स्यात् पदसे चिन्हित जिनेन्द्र देवके वचनोंमें जो रमते हैं मायने उन वचनोंका जो ग्रर्थ है, भाव है उसमें रमते हैं वे शीघ्र ही समयसारका ग्रनुभव करते हैं, यह बात काममें ग्रा रही ना । कैसे ग्रा रही ? वर्णन किसका चल रहा ? समयसारका याने ग्रात्माके विशुद्धस्वरूपका । वह कैसे जाना जायगा ? वह ग्रलग घरा है क्या कहीं ? वह तो स्वसमय ग्रौर परसमयमें मिलेगा । याने मिथ्या-दृष्टि ग्रौर अन्तरात्मा, परमात्मा सबमें ही समयसार मिलेगा । तो मूल भेद दो हुए इस जीवके— (१) स्वसमय और (२) परसमय । और समयसार कहाँ रहता है ? स्वसमय परसमय दोनोंमें ही एक रूपसे । जैसे बताग्रो बालक, जवान, बूढ़ा इनको छोड़कर कहीं मनुष्य देखा क्या ? वही मनुष्य पहले बालक था, फिर जवान हुम्रा फिर बूढ़ा हो गया । इन तीनों भ्रवस्थाम्रोंको छोड़ कर मनुष्य कुछ नहीं । तो जैसे मनुष्यपना ध्रुव है, तीनों ग्रवस्थाग्रोंमें है ऐसे ही समयसार ध्रुव है स्वसमय परसमय दोनों ग्रवस्थाग्रोंमें । तो स्वसमय परसमयको भी मना नहीं कर सकते मगर समय याने ग्रपने स्वरूपके एकत्वके निञ्चयमें जो प्राप्त हुग्रा है वह है समयसार जो सार है, श्रेष्ठ है । **८१—समयसारकी ग्रन्तस्तत्त्वरूपता**—

समयसारको प्राप्त आप्तको हम जैन आगमका आधार परखेंगे और उस आधारसे हम समय-सारको निरखेंगे । देखो जीवका स्वरूप समभनेके लिए मार्गणा और गुणस्थान बताये गए हैं । गति है ४---नरक गति, तिर्यंच गति, मनुष्य गति, देव गति । इसके अतिरिक्त है गति रहित । सब जीवोंको समभ लें, ४ इन्द्रिय वाले जीव---एकेन्द्रिय, दो इन्द्रिय, तीन इन्द्रिय, चार इन्द्रिय, पञ्चेन्द्रिय, और एक ऐसे हैं जो इनसे अतीत हैं । ऐसे ही मार्गणा और गुणस्थान द्वारा परिचय पाते जायेंगे, पर वह सब पर्यायोंका परिचय है । उन सबमें रहने वाला जो एकत्व है, वह है समयसार । अपनी ही बात है यह सब । जो समभ ले सो संसारसे पार हो जाता है । आत्मज्ञान बिना धर्म नहीं होता, और आत्म-ज्ञानसे ही समयसारके दर्शन होते हैं । अपनी समभ किसको नहीं । मैं आत्मा हूँ, ऐसा सब जान रहे हैं । ग्रब मैं कैसा हूँ बस इसीके समभनेकी तारीफ है कि सही बातपर आ जाये तो सम्यग्दर्शन और

( ४८ )

( কলহা ২ )

उल्टी बातपर रहे तो मिथ्यादर्शन । समक सबमें है । एक मंत्री था, वह बड़ा विद्वान था । वह राजा को बहुत समभाता था कि ग्रात्मा है, ग्रात्माका कल्याण करो । राजा कहे कि ग्रात्मा फात्मा कुछ नहीं। एक बार राजा घोड़ेपर चढ़े हुए चला जा रहा था ग्रौर मंत्रीके दरवाजेसे निकला, तो खड़े होकर राजा बोलता है-मंत्री जी हमें झात्मा झौर परमात्माका कुछ ज्ञान करा दो । तो मंत्री बोला-महाराज ग्राप घोड़ेसे नीचे उतरें, कुछ घंटा ग्राघा घंटा बैठकर ग्रात्मा परमात्माकी बात सुनें तो ग्रापकी समभमें ठीक-ठीक ग्रा पायगा । तो राजा बोला-हमें इतनी फुरसत कहाँ ? हमें तो ५ मिनटमें यों ही खड़े-खड़े समफा दो । तो मंत्री बोला महाराज हमारा कसूर यदि माफ हो तो ५ मिनटकी बात क्या, पाव सेकेण्डमें ही समभा देंगे । तो राजा बोला ग्रच्छा तुम्हारा कसूर माफ । मंत्री बलवान तो था ही, राजाके हाथसे कोड़ा छीन कर दो तीन कोड़े राजाके जड़ दिये । राजा चिल्ला उठा ग्ररे रे रे भगवान । मंत्री बोला बस ग्राप समक्त गए ग्रात्मा ग्रौर परमात्माके विषयमें । जिसमें अरे रे रे हुग्रा वह तो है आत्मा ग्रौर जिसे भगवान कहा वह है परमात्मा । तो कौन नहीं जानता ? अपने ग्रापका जो ग्रात्माका स्वरूप है वह सबसे निराला है । ग्रंपने सत्त्वसे ग्रंपने ग्रापके स्वरूपमें रहने वाला है, ऐसे श्रात्माको पहिचानें, उसमें रमे तो शान्ति प्राप्त होगी । तो यह समयसार जो ग्रखण्ड है, नयसे तो समभा जाता है मगर खंडित नहीं है । है एक स्वरूप, ग्रयना 🏹 स्वरूप । उसे मान लें कि यह मैं हूँ बस बेड़ा पार हो गया । लेकिन इस स्वरूपको न समफकर न जाने क्या-क्या रूप मानते हैं । मैं इतने पुत्रों वाला हूँ, व्यापारी हूँ, ऐसी पोजीशनका हूँ . . . बस यह ही तो मिथ्यात्व है, और एक ज्ञानस्वरूप मात्र हूँ, सबसे निराला, ऐसी मान्यता बने तो यह है सम्यक्त्वका रूप। ग्रात्मज्ञान, ग्रात्मा जिसका विषय है वह ग्रात्मा ही न मिल्रे तो किर धर्म करनेका ग्रर्थ क्या है ? मुफ्ते सुखी होना है, यह ग्रन्तः ग्रावाज उठनी चाहिए–सुखी होनेका उपाय है ग्रपने ग्रापके स्वरूपमें रम जाना । जो इस तरह जिनेन्द्र वचनमें रमते हैं वे समयसारको प्राप्त करते हैं ।

**८२—समयसारको सहजसिद्धता**—

समयसारको ही सहजसिद्ध बोलते हैं । सहजसिद्ध भगवानकी पूजामें पढ़ते हैं ना सहजसिद्ध-महं परिपूजये । सो दोनों जगह ग्रर्थ लगाते जावो । मुक्त ग्रात्मामें भी ग्रर्थ लगाते जावो ग्रौर ग्रपने स्वरूपमें भी । सहजसिद्ध याने ग्रपने ग्राप सहज ही परकी ग्रपेक्षा बिना जो सिद्ध है, निष्पन्न है, परिपूर्ण है उसे कहते हैं सहजसिद्ध । वह सहजसिद्ध ग्राँखों न दिखेगा । उपयोगमें ही ज्ञानसे ही इस सहजसिद्ध भगवानके दर्शन होते हैं । देखो जगतके सभी जीव चाहते क्या है ? ग्रानन्द । इस ग्रानन्दके सामने उसकी सब चीजें गौण हो गईं । ज्ञानको भी नहीं चाहते । परन्तु ज्ञान है ग्रविनाभावी, फिर चाह ग्रानन्दकी होती । ज्ञान हो तो क्या, न हो तो क्या, हमको तो ग्रनन्त ग्रानन्द चाहिए, सो जैनशासन उस ही ग्रानन्दके उपायको बताता है . पहले बनो सम्यग्दृष्टि याने समस्त पदार्थोंको न्यारा-न्यारा समफ लो । सम्यक्त्वके बाद फिर ब्रत संयममें बढ़ो, ग्रपने ग्रापमें रमो, मोक्षमार्ग मिलेगा । यह मोक्षमार्ग, यह मोक्ष जिसको दिलाना है वह समयसार, ग्राज तक इसको प्राप्त नहीं हुग्रा, ग्रौर विषयों के कथन तो इसने बारबार ग्रनेक भवोंमें सुने हैं, परिचयमें है, ग्रब भी सामने हैं । लेकिन जो उभय-नयविरोधध्वसी जिनेन्द्र वचनोंमें रमण करते हैं वे समयसारको प्राप्त करते हैं ।

व्यवहरणनयः स्याद्यद्यपि प्राक्**पदव्यामिह निहित**पदानां हतं हस्त।वलम्बः । तदपि परममर्थं चिच्चमत्कारमात्रं परविरहितमंतः पश्यतां नैष किञ्चित् ।।**५**।। **८३**—व्यवहरणनयकी हस्तावलम्बता—

( 20 )

जीवका एकमात्र शरण सहज ग्रात्मस्वरूप ग्रखण्ड है, जो है सो है, उसे न शुद्ध दशा द्वारा ठीक बताया जा सकता न ग्रजुद्ध दज्ञा द्वारा सही बताया जा सकता । तब ही तो इस समयसारको, म्रात्माके सहज स्वरूपको कषायवान कह कर नहीं समकाया जा सकता, तो कषायरहित कह कर भी नहीं समभाया जा सकता, क्योंकि कषायसहित होना एक अशुद्ध दशा है, इस प्रकार देखेंगे कषाय-रहित होना एक गुद्ध दशा है । यह जीव तो ग्रनादि श्रनन्त है ग्रहेतुक कारणसमयसार, किन्तु कषायसहित अवस्था व्यक्तितः ग्रादि ग्रन्त दोनोंसे सहित है, परम्परा ग्रनादि है लेकिन सान्त भी । कषायरहित अवस्था प्रतिक्षण सादि सान्त है और परम्परया सादि अनन्त । किन्तु यह समयसार अनादिसे अनन्त काल तक अन्तरंगमें नित्य प्रकाशमान अखण्ड विराजमान है। इस समयसारको समझनेके लिए थ्यवहारनयसे भेद करके समभाया जा सकता है । व्यवहारनय परमार्थको समभा सकता है और इसीलिए व्यवहारनयकी महत्ता है । जैसे ग्रात्मामें झान दर्शन चारित्र ग्रादिक ग्रनन्त गुण है, आत्मामें जानना देखना ग्रादि अनन्त पर्यायें हैं । ग्रात्माम कितनी ही पर्यायें गुजर गयीं, कितनी ही पर्यायें गुजरेंगी ग्रौर मोक्षमार्ग, संसहर्ार्ग, बंधमार्ग, जीवकी जो जो ग्रवस्थायें होती हैं उनका कारण कलाप सबका जो कथन है वह व्यवहारनयसे हो पाता है ग्रौर व्यवहारनयसे उनकी बातोंको समभ पाते हैं ग्रोर इसी प्रकार चारित्रके भी प्रसंगमें, चारित्र तो एक अखण्ड ग्रात्मस्वरूपमें रमण मात्र है, उपयोगका सहजात्मस्वरूपमें स्थिरतासे रम जानेका नाम चारित्र है याने केवल ज्ञाता द्रष्टा रहे, यही वृत्ति निरन्तर रहे उसे कहते हैं चारित्र, लेकिन इस निक्चयचारित्रको जो नहीं पाये हुए हैं ऐसे जीव उसमें उद्यम करते तो आखिर उनके साथ लगे हुए मन, वचन, काय हैं वे क्या करते हैं, बस निक्चयचारित्रका लक्ष्य रखकर जो मन, वचन, कायकी चेष्टायें होती हैं उनको कहते हैं व्यवहारचारित्र । व्यवहारचारित्र उपयोगी है, निश्चयचारित्रसे गिरते हुए को थामनेमें ग्रीर निश्चय चारित्रमें न पहुँच होनेसे उसके निकट पहुँचनेमें व्यवहारचारित्रका बहुत हाथ है । यों समको कि व्यवहारचारित्रसे गुजरता हुय्रा ग्रात्मा निश्चय-चारित्रके सम्मुख बनता है ।

### **८४—निश्चय व व्यवहारको उपयोगिता**—

यद्यपि निश्चय चारित्र ग्रात्माकी परिणतिसे ही होता है लेकिन ग्रुभोपयोग बिना कोई ग्रुद्धोपयोग पा सका क्या ? तो वहाँ ग्रुभोपयोगका क्या मतलब है ? ग्रुभोपयोगकी साधनता है ग्रुद्धोपयोगके लिए वहीं व्यवहारचारित्रकी ग्रुद्धता है। फिरभी व्यवहारचारित्र पराश्रित है,निश्चयचारित्र स्वाश्रितहै,इतना होनेपरभी कितना-सहयोगी है व्यवहार, उसका कुछ वर्णन इसमें किया है ग्रौर फिर व्यवहारनय और निश्चयनय दोनोंका हो विकल्प हटकर कैसी ग्रनुभूतिकी दशा होती है यह बताया गया है। जैसे कोई पुरुष पर्वतपर चढ़ रहा है, पहाड़ रसे फिसल गया ग्रौर कोई हितचिंतक पुरुष उसकी भुजा मजबूतीसे पकड़ ले तो वह पुरुष वहाँ कुछ मददगार हुग्रा कि नहीं ? ग्रब इसके बाद फिर वह ग्रपनी शक्तिसे चढ़ेगा, ऐसे ही निश्चय-चारित्रमें लगे हुए जानी जीव जब उससे कुछ थोड़ा फिसलते हैं तो व्यवहारचारित्र उन्हें ग्रधिक फिसलने नहीं देता है, थाम लेता है ग्रौर फिर उस स्थितिमें ग्रपना बल प्राप्त करके यह निश्चयचारित्रमे लगता है, ग्रथवा जो पर्वतपर चढ़ा ही नहीं है ग्रब तक, विचार कर रहा है तो उसकी जो किया प्रकिया है वह उस चोटीपर पहुंचनेमें मददगार है कि नहीं ? ऐसे ही जिसने निश्चयचारित्रको कुछ समभा ही नहीं ऐसा जीव व्यवहार चारित्र द्वारा ग्रौर ग्रात्मज्ञान प्रकाश सहित एक भीतरी ज्ञप्ति किया द्वारा वारित्र है एसा जीव व्यवहार चारित्र द्वारा ग्रौर ग्रात्मज्ञान प्रकाश सहित एक भीतरी ज्ञप्ति किया द्वारा ( कलका ४)

}

बढ़ता है तो निश्चयचारित्रके निरूट पहुँचता है । तो यहाँ यह बात बिल्कुल स्पष्ट समफर्मे ग्रायी है कि जिस भव्यात्माने पहली पदलीमें धर्मार्थ अपना कदम रखा है, बढ़ाया है निश्चयसे उनके लिए व्यवहारनय हस्तावलम्बनकी तरह है । जो व्यवहारको ही सर्वस्व निश्चय धर्म समभते हैं उनको समभानेके लिए तो यह बताया जायगा कि व्यवहारनय सर्वस्व धर्म नहीं है । ग्रागे निश्चयकी ग्रोर बढ़े । जो व्यवहारमें जरा भी न लगे ग्रौर उल्टे व्यवहारमें चल रहे-जैसे व्यसन पाप ग्रादिकके व्यवहारमें चल रहे तो उन जीवोंको तो यह व्यवहारनय एक हस्तावलम्बन है । सो इस प्रकार पहली पदवीमें यद्यपि व्यवहारनय एक हस्तावलम्बन है तो भी जो परम ग्रर्थ है ग्रखण्ड चैतन्यचमत्कारमात्र, जिसमें परका प्रवेश ही नहीं है ऐसे शुद्ध चैतन्यको जो ग्रपने श्रन्तः निरखते हैं । उनके लिए व्यवहार कुछ भी नहीं है । **भ्य-व्यवहारकी हस्तावलम्बताका चित्रण-**

अब यहाँ देख लीजिए—दो प्रकारके साधक हुए ना, एक तो ऐसे साधक हैं जो एक अपनी ग्रवस्थाको पा चुके, उनके लिए व्यवहारनय कुछ नहीं है । लेकिन जिन्होंने कदम ही रखा उनके लिए तो व्यवहारनय पहले हस्तावलम्बनकी तरह है, व्यवहारनय श्रौर निश्चयनयकी उपयोगिता समभनेके लिए एक दृष्टान्त लें कि जैसे सीढ़ियोंपर चढ़कर दूसरी मंजिलपर पहुँच जाते हैं तो दूसरी मंजिलपर पहुँच जाना तो समभो एक साध्य है, अनुभूति है और अंतिम सीढ़ी जो मंजिलसे मिली हुई है उसे समभ लीजिए निश्चयनय और बाकी जितनी नीचेकी श्रेणियाँ हैं वे हो गई मानो व्यवहारनयके स्थानपर । ग्रब कोई ग्रगर यह कहे कि सीढ़ियोंको छोड़नेसे ही मंजिलपर पहुंचते हैं, बात तो वह ठीक कह रहा, क्योंकि कोई सीढ़ियोंपर ही पैर रखे रहे, छोड़े नहीं तो वह मंजिलपर तो न पहुंचेगा, मगर उसके नीचे रहने वाले लोग ग्रगर यह ग्रर्थ लगा लें कि देखो ये बड़े पुरुष कह रहे हैं कि सीढ़ियोंको छोड़नेसे मंजिलपर पहुंचते हैं तो हम तो पहलेसे ही छोड़े हुए हैं, हम तो उन बड़े लोगोंकी ग्राज्ञापर 🗠 ही चल रहे हैं, हम तो अपने आप उस मंजिलपर पहुंच जायेंगे मोज ही मोजमें… । तो यहाँ उन्होंने यह न समफो कि इन क्रुपालु महापुरुषोंने किसके लिए यह बात कही—जो सीढ़ियोंपर चढ़ रहे हैं श्रौर वहीं सुन्दरता देखकर रम रहे हैं उनको ग्राचार्य कह रहे हैं कि भाई उन सीढ़ियोंमें रमनेसे तुम मंजिलमें न पहुँच पावोगे, उनको छोड़ो, ग्रागे बढ़ो तो सीढ़ियोंको ग्रहण करके छोड़नेसे, ऊपर ऊपर पहुंचनैसे ऊपर पहुंचते हैं, ग्रब 'ग्रहण करके' इतना पद तो हटा दिया ग्रौर सीढ़ियोंको छोड़नेसे मंजिलपर पहुंचते हैं यह गप्प करने लगे तो इसमें सही मार्ग नहीं मिल सकता । क्योंकि सीढ़ियोंको ग्रहणकर छोड़नेके बाद ही मंजिलपर पहुंचना होता है । यही बात व्यवहारनयमें है । व्यवहारचारित्र, ज्यवहार-सम्यक्तव, व्यवहारज्ञान, व्यवहाररत्नेय सबकी यही बात है। कोई कहे कि व्यवहार रत्नत्रयके छोड़नेसे निरुचय रत्नत्रय प्राप्त होता है तो व्यवहार रत्नत्रयको छोड़े हुए तो ग्रनन्त निगोदिया जीव हैं। वे कोई व्यवहार रत्नत्रयको पाल रहे क्या ? असंख्यात स्थावर जीव हैं, असंज्ञी पर्यन्त सभी हैं ग्रौर संज्ञीमें बहुत संख्या है व्यवहार रत्नत्रयको छोड़े हुग्रों की, पर यह मार्ग नहीं है, व्यवहार रत्नत्रयमें आकर व्यवहार रत्नत्रयको छोड़कर ग्रखण्डकी ग्रोर बढ़नेमें निश्चय रत्नत्रयकी प्राप्ति है। ८६--नयोंके समुचित प्रयोगोंका प्रभाव--

जो बात जहाँ जैसी है वहाँ वैसी समफना इसमें हित है इसीपर तो पूज्य समंतभद्राचार्यने युवत्यनुशासनमें कहा है कि इस पंचमकालमें जो जैनशासनका प्रभाव नहीं बढ़ रहा हैं उसके मुख्य कारण तीन हैं—एक तो कलिकाल । इस कलिकालमें लोगोंके भाव प्रकृत्या ही पतनकी स्रोर रहते हैं, विषयोंकी ओर बढ़ते हैं, कषायें जगती हैं, दूसरा कारण है—श्रोतास्रोंका कलुषित स्राशय याने लोगों

( 28 )

( समयसार कलश प्रवचन प्रथम भाग )

ĸ

का ग्रभिप्राय पवित्र नहीं है । श्रोताजन यह चाहते हैं कि हमारी कषायके अनुकूल शास्त्रोंमें बात मिले तब तो वह शास्त्र ठीक है, नहीं तो ठीक नहीं । और तीसरा कारण है-वक्ताओंको नयोंका ज्ञान नहीं है, सही बोध ग्रौर प्रयोग नहीं है, तो वक्ताग्रोंका, उपदेष्टाग्रोंका एक बहुत बड़ा उत्तरदायित्व है। वे हर बातको बीच-बीच स्पष्ट करके समभाते हैं कि इस नयसे यह बात कही जा रही है। अब जरा मोटे रूपसे देखें—त्रस्तु द्रव्य ग्र्यायात्मक है कि नहीं ? कि केवल द्रव्यमात्र है या केवल पर्यायमात्र है ? प्रत्येक सत् द्रव्यपर्यायात्मक है । पर्यायके बिना द्रव्य नहीं, द्रव्यके बिना पर्याय नहीं । तो द्रव्य-पर्यायात्मक वस्तुमेंसे जो द्रव्यका वर्णन करने वाला है वह है निश्चयनय और जो परिणमनको, पर्यायको बताने वाला है वह है व्यवहारनय । असत्य तो इन नयोंमें कोई न रहा फिर भी साधकतम निश्चयनय है । व्यवह।रनयका विषय खण्डरूप है श्रौर उस खण्डरूपमें हम उपयोगको जम यें तो उपयोग फिट न बैठेगा । वह खण्डरूप है, असे गा उपयोग और कुछ वह उपयोग भी स्वयं एक खण्डा-कार बन जायगा । इस कारणसे व्यवहारनयको छोड़कर निश्चयनयमें ग्रानेका उनदेश है । साधकतम है निश्चयनय ग्रौर व्यवहारनय निश्चयनयकी पात्रका सहायक है, तो दोनों ही बातोंसे समभें कि व्यवहारनय पहली पदवीमें हम सबके लिए हस्तावलम्बनकी तरह है । फिर भी व्यवहारनयके विषयमें ही कोई रम जाय तो बस वह वही ग्रधूरे रास्तेमें भटक गया, ग्रब उसे मंजिल कैसे सिलेगी इसलिए आगे आगे बढ़कर इतना बढ़ जायें कि अपने अंतरंग में परमार्थं चैतन्य चमत्कारमात्र समस्त पक्षोंसे त्रतीत ग्रपने एकत्वरूप स्वयंको ग्रनुभवने लगे, ऐसी स्थिति बननेपर उसके लिए व्यवहारनय कुछ भी प्रयोजनवान् नहीं है ।

### ८७--- लण्ड करके समक्त बनाकर ग्रखंडमें प्रवेश---

सभी जानते अपनेको, खण्ड-खण्ड करके भी जाननेकी जरूरत है अन्यथा उस अखण्ड आत्मा को कौन समझेगा ? और ग्रखण्ड आत्माको समझनेकी भी जरूरत है, नहीं तो ग्रखण्ड आत्मामें प्रवेश कैसे होगा ? मगर ग्रखण्ड ग्रात्मामें लीन होनेमें साधकतम निश्चयनय है, व्यवहारनय नहीं हैं, जब कि एक अनुभवके रास्तेमें बढ़े चलें तो आत्माकी जानकारीके अनेक साधन हैं। द्रव्यसे जाना कि आतमा क्या है ? गुण पर्यायका पिण्ड । क्षेत्रसे जाना कि आतमा क्या है ? असंख्यात प्रदेशोंका ऐसा विस्तार वाला । जैसे कि हम ग्राज मनुष्य हुए है, कालदृष्टिसे समभा कि ग्रात्मा क्या है । आत्माकी जो इस समय कुछ भी परिणति हो रही हो अशुद्ध या शुद्धाशुद्ध, ग्रशुद्ध भी है आत्मा । और गुण-दृष्टिसे म्रात्मा जो एक है, इसमें ज्ञानगुण है, दर्शनगुण है, चरित्रगुण है, बखानते जाइये । गुणदृष्टिसे ग्रात्मा को जाना तो, मगर उपयोगको इस ही दृष्टिके माध्यमसे लेते रहें तो श्रनुभव कुछ नहीं बनता ग्रात्माका । गुणपर्यायका पिण्ड, बस एक खण्ड कर दिया पिण्ड कहके । क्षेत्रसे खण्ड किया, कालसे खण्ड किया, गुणसे खण्ड किया। तो उस ग्रखण्ड ग्रात्माका खण्ड-खण्ड करके अनुभव नहीं बनता, किन्तु इन खंडोंपर दृष्टि न दो ग्रौर एक ग्रखण्डस्वभाव चित्स्वभाव याने यन जब विश्राम पाता है उस समय जो यहाँ विषय बनता है, जो ज्ञेय बनता है ऐसा यह ग्रंतस्तत्त्व यह है ग्रखण्ड स्वभाव । यह उपयोगमें ग्राये तो अनुभव बने । तो यहाँ ही देख लो खण्डरूप जो परिचय है वह ग्रनुभव नहीं बन सकता, मगर खण्डरूरूप परिचय किए बिना अनुभव करनेके पात्र भी नहीं बन सकते, यह भी तो मानना चाहिए, क्योंकि इस व्यवहारनयकी क्रपासे हम इतना योग्य बन पाये हैं कि निश्चयनयके रहस्यको समभ लेते हैं ग्रौर हमारे लिए ग्रब व्यवहारनय कुछ नहीं है । ग्रब जरा दृष्टि दो ग्रखण्ड

( কলম ২ )

परमार्थ गुण नजरमें रहें, ऐसी स्थिति पानेपर हम औरों को यह उपदेश दें कि व्यवहारनयसे बिल्कुल अलग हटे रहना, हम भी व्यवहारनयको छोड़कर इस निश्चय ग्रंतःस्वरूग्में ग्राये हैं तो यह तो दूसरोंपर एक ग्रन्याय करना हुग्रा, क्योंकि हम जिस प्रकारसे चलकर एक इस परमार्थमें पहुंचे उस प्रकारकी बात उन्हें तो कहा नहीं ग्रौर कहते-व्यवहार है इसलिए छोड़ो तो यह उनगर अन्याय है । व्यवहारनय कहाँ तक कैसा काम देता है यह बात समभनी होगी, ग्रौर ग्रन्तमें लक्ष्य है निश्चयनयका, निश्चयनयमें पहुंचनेके लिए ही व्यवहारका प्रयोग है, व्यवहारमें रमने ग्रौर ग्रटकनेके लिए नहीं है । सो यह ही बात इस कलशमें ग्रमृतचन्द्रजी सूरि कहते हैं कि पहली पदवीमें जिन्होंने ग्रागे कुछ कदम बढ़ाया है उनके लिए व्यवहारनय हस्तावलम्बनकी तरह है । पर जिन्होंने ग्राने ग्रौर लक्ष्यमें बढ़नेकी बात है । वस्तुकी ग्रोर देखें तो वस्तु सदाकाल द्रव्यपर्यायात्मक है, तब न निश्चियन्यकी बात छूटी न व्यवहारनय की बात छूटी । जैसे वस्तु द्रव्यपर्यायात्मक है ऐसे ही तत्त्वज्ञान निश्चयव्यवहारात्मक है । इतना होने पर भी पर्यायका ग्रालम्बन लेनेसे मोक्षमार्ग नहीं मिलता, ऐसे ही व्यवहारत्ममें रमनेसे मोक्षमार्ग नहीं मिलता । बढ़ना चाहिए । ग्रागे बढ़ें, ग्रन्तःस्वरूपमें पहुंचे तो ऐसे ही इस ग्रंतःस्वरूपमें पहुंचनेके लिए यह व्यवहारनय पात्रता बना रहा है ।

# **८८**---व्यवहार व्यवहारमें विवेक करनेकी ग्रावश्यकता---

देखो ग्रागमके निर्देशके ग्रनुसार नय ७ बताये गये हैं—नैगमनय, संग्रहनय, व्यवहारनय, और शेष चार नय ग्रौर बचे-ऋजुसूत्रनय, शब्दनय, समभिरूढनय ग्रौर एवंभूतनय । ये ७ किसके भेद हैं ? द्रव्यार्थिक ग्रौर पर्यार्याथिकनयके । तो तीन भेद बताये नैगम, संग्रह, व्यवहार, सो व्यवहारनय द्रव्यार्थिकनय का ग्रंग है ग्रौर पर्यायाधिकनय में चार बताये—ऋजुसूत्रनयसे शुरू किया, तो व्यवहारनय दो प्रकारके हुए—एक तो हुए, क्षण-क्षणमें होने वाली जो ग्रवस्था है उसे जो बताये, सो एक तो हुग्रा पर्यायार्थिक वाला व्यवहार ग्रौर एक वस्तुमें ही समभनेके लिए गुण पर्यायके खण्ड किये जायें वह है द्रव्यार्थिकनय में भेद वाला व्यवहार । तो व्यवहार नाम सुनकर हर जगह एक निर्णय न रखना चाहिये कि यह व्यवहारनय झूठ है । जैसे दूध कितने होते हैं--गायका दूध, भैंसका दूध, बकरीका दूध, ऊटनीका दूध ग्राकका दूध ग्रादि । ग्राक एक पेड़ होता है जिसमें बहुत दूध निकलता है । कोई ७-- पत्ते ही तोड़ लिए तो एक छोटी कटोरी भर दूध निकल ग्राता है। ग्रब दूध तो ग्राकका भी है पर यह दूध ग्रच्छा थोड़े ही होता, इस दूधके पानीसे तो पीने वाले के प्राण तक भी चले जाते हैं । यह दूध ग्रगर किसी की ग्राँखमें पड़ जाय तो ग्राँख भी फूट जाये । ग्रब ग्राकके दूधमें तो यह बात दिखी कि यह प्राण-घातक है, पर कोई सभी दूधोंके लिए चिल्लाये कि दूध सारे प्राणघातक हैं तो यह कोई विवेककी बात तो न रही । अरे ग्राकका दूध प्राणघातक है न कि गाय भैंस ग्रादिकका । लोग तो गायको माता कहकर पुकारते, ग्रौर गायके दूधको बड़ा पवित्र मानते । तो इस प्रकार व्यवहार व्यवहार ग्रनेक प्रकाके होते हैं, कुछ ब्यवहार उपचार वाले हैं, कुछ ब्यवहार सत्य प्रर्दीशत करने वाले हैं, तो इसका विवेक होना चाहिए और सत्यके प्रदर्शक, परमार्थके प्रतिपादक ब्यवहारके आलम्बनसे हम परसार्थ तक पहुंचनेका ग्रपना पौरुष बना लें । कितना उपकारी है यह ब्यवहार कि जो ब्यवहार भ्रपनेको मिटाकर भी साघकको उच्च दिशामें, निश्चयकी स्थितिमें पहुचा देता है । ऐसी माँ जो खुद मिटकर पुत्रको सुरक्षित रख दे, बस वही स्थिति इस ब्यवहारकी है कि यह ब्यवहार खुद मिट जाता है मगर साधक

४३ )

(

( ४४ )

( समयसार कलका प्रवचन प्रथम माग )

ſ

को निश्चयकी ग्रोर ले जाता है। तो यों है ब्यवहार ग्रौर निश्चयनयकी स्थिति । ब्यवहारनय प्राक् पदवीमें हस्तावलम्बन है। जब ऊपर पहुँच गए, निश्चयकी स्थितिमें पहुँच गए, परमार्थतः जो चैतन्य चमत्कार मात्र है उसको जब जिसने पा लिया उसके लिए ब्यवहार कुछ नहीं है। तो इन रिथतियोंसे ग्रगर कोई व्यवहारकी उपयोगिता सुनकर खुश हो, ग्राज तो ब्यवहारकी ग्रच्छी बात कही तो उसकी रुचि व्यवहारमें ग्रटकी कहलायी ना। वह तो ज्ञेय तत्त्व है, जो ग्रत्यन्त उपादेय है वह स्थिति व्यवहारकी नहीं है।

## **८६—व्यवहारको ग्ररम्यता**—

कोई बम्बई को मानलो यहाँसे पंजाब मेलसे जा रहा, तो रास्तेमें बड़े सुन्दर-सुन्दर स्टेशन मिलते हैं । बड़े सुन्दर चित्र, बड़ी सुन्दर छाया, बड़ी सुन्दर पेड़ोंकी कतार, तो वह यात्री ग्रगर उस स्टेशनमें लुभा जाय ग्रौर दहाँ ठहर जाये तो उसकी क्या स्थिति बनेगी ? वह बम्बई न पहुंच सकेगा । यदि ऐसा कोई कर डाले तो उसे लोग पागल कहेंगे । तो बीचमें जो सुन्दर-सुन्दर स्टेशन आते हैं ग्रौर ग्राते ही हैं, वह रास्ता ही है, मार्गमें मिलते ही हैं, तो मार्गमें मिलनेवाले इन सब स्टेशनोंको वह देखता जायगा, पर ये रमनेके लिए नहीं हैं । रमनेके लिए, ठहरनेके लिए तो वह बम्बईका लक्ष्य बनाया सो है । इसी तरह एक परमार्थमें चित्स्वभावमें इसकी पहुंच है, वहाँ पहुंचनेके लिए हम पौरुष करते हैं, मन, वचन, कायका एक पुरुषार्थं बनाते हैं ग्रौर ग्रपने ज्ञान द्वारा एक तत्त्वज्ञानका भी पुरुषार्थं कर रहे हैं, चल रहे हैं, ग्रब यदि हम उस ही में ग्रटक जायें जो वर्तमानमें ज्ञान बनाया, एक ग्रद्भुत बल बन गया, उसमें ही रम गए, वही दिख रहा है, इस प्रकार व्यवहार संयम ग्रादिक में ही रम गये तो ग्रब हम बस आगे नहीं पहुंच सकते । हमारी उन्नति समाप्त हो गई, इसलिए व्यवहारनयका यथावसर ग्रपना प्रयोग रखें ।

६०—निञ्चय भ्रौर व्यवहारनयका ढाल भ्रौर प्रहारकी तरह उपयोग—

निश्चय तक पहुंचानेमें यह व्यवहार तो काम करता है ढालका ग्रौर निश्चय काम करता है हथियारका। जैसे युद्ध में सुभट चलता है तो वह दोनों प्रकारके साधन रखता है, शत्रु ग्राकमण करे तो हम कैसे बचें, उसका साधन रखता है, उसे कहते हैं ढाल। पहले जमानेमें ढाल और ढगके होते थे, ग्राजकल ग्रौर तरहके ढाल हो गए, और शत्रुपर जो प्रहार करे वह है शस्त्र। तो इन विकार विभाव कमौंको, शत्रुग्रोंको नष्ट करनेके लिए एक ग्रद्भुत विशाल जंगमें पहुंवा हुग्रा यह ज्ञानी वीर व्यवहारकी ढालसे तो पाप व्यसन ग्रादिक शत्रुग्रोंका ग्राकमण बचाता है। ग्रध्ययनमें न रहें, किया-काण्डमें न रहें, प्रभु भक्तिमें न रहें, प्रतिकमणमें न चलें, गुरु ग्राज्ञामें न रहें ग्रौर जो समय-समयकी रात दिनकी चर्या बतायी गई है उसपर न चलें तो ग्रब वह बेकार हो गया, ग्रौर स्थिति ऐसी है नहीं कि वह ग्रंतस्तत्त्वमें रमा ही रहे तो इससे इसका भला तो न हो सकेगा। यह व्यवहार, यह व्यसन ग्रौर पापके आक्रमणको दूर करता है इसलिए यह ढाल है ग्रौर उसमें सुरक्षित होकर फिर तत्त्वज्ञान का, ज्ञानदृष्टिका ग्रधिकाधिक प्रयोग करे तो यह हो गया विकारपर, कर्मपर शस्त्रप्रहार। काम दोनों करनेके हैं, पर मुख्य गौणकी बात, ग्रागे पोछेकी बात सब विवेकपूर्वक समभतेसे चित्तमें सही उतर जाता है। इसी सब संकेतको ग्रात्मख्याति टीका करने वाले सूरीश्वर ग्रमत्तत्त्वकी ग्रोर जिसने कदम बढ़ाया है, रखा है उनके लिए हस्तावलम्ब्वकी तरह है। जैसे गुरुभक्ति, गुरुचरणोंमें रहकर ग्रध्व्यत करना ये सब उपयोगी चीजें हैं, ये हस्तावलम्बन हैं । कैसे यहाँ बढ़ें फिर भी चैतन्य चमत्कारमात्र परम ग्रर्थ जिसका कि ग्रन्य कुछ दूसरा नहीं है । निश्चयसे देखें तो मेरा स्वरूप एक चैतन्यमात्र है, जिसमें पर ग्रौर परभावका प्रवेश नहीं । इस ग्रंतस्तत्त्वको जो ग्रंतरंगमें देख रहे हैं उनके लिए व्यवहारनय कुछ नहीं है । है ही नहीं, वहाँ दृष्टि ही नहीं । ग्रनुभवमें समाया हुग्रा है तो ऐसा कल्याण चाहने वाले पुरुषको व्यवहारनय ग्रौर निश्चयनयको उपयोगिताको सही-सही जानकर बढें । काम तो ग्रपनेको ग्रपना करना ही है, वह प्रयोग सिद्ध हो, उस प्रकारसे ग्रपनेको लगायें । ६१--ग्रनुभवनोंके मूल ग्राधारभूत स्नोतमें रमनेका लक्ष्य--

(

22 V

हम आप सब जीव पदार्थ हैं, जिसमें जानने देखनेकी शक्ति है ग्रौर जानते देखते रहते हैं। **ग्रब कभी हमको सुख होता, कभी दुःख होता, इसका कारण क्या है** कि जब बाहरी पदार्थोंको इस ढंगसे जानते हैं कि ये भेरे इष्ट हैं, ये मेरे भले हैं तब सुख मानते हैं । जब इस ढंगसे जानते हैं किसी भी चीजको कि यह मेरा विरोधी है, तब दुःख होता है । तो सुख ग्रौर दुःख जानतेपर निर्भर है । हमारा जैसा जानना बनेगा वैसा सुख अथवा दुःख होगा । बाहरी चीजोंके कारणसे सुख दुःख नहीं । किसीके पास कितना ही वैभव हो, करोड़पती हो तो करोड़ होनेसे सुख नहीं है, किन्तु जो मनमें एक भाव लाये, ज्ञान किया कि मैं करोड़पती हूँ, मैं सबसे अच्छा हूँ, इस प्रकारका जो जानन चला उस जाननसे कल्पित सुख मिला, इसी तरह कभी वैभव मिट जाय या किसीका वियोग हो जाय तो किसीके वियोगमें दुःख नहीं होता, किन्तु हाय वह बड़ा अच्छा था, मेरे बड़े कामका था, वह मिट गया, इस तरहका जो जानन चल रहा है उससे दुःख हुन्रा, ग्रब एक चीज है ग्रानन्द जो सुख और दुःख से परे है याने जिसका म्रानन्द गुणका परिणमन न सुख है, न दुख, किन्तु ग्रानन्दमय है, वह आनन्द कहलाता है, आकुलता न होना, ज्ञाता दृष्टा रहना । भगवानके आनन्द, ज्ञानियोंके आनन्द है तो वह भी ज्ञानसे मिलता । जहाँ यह जाना कि इन बाहरी पदार्थोंसे मेरे को क्या मतलब । ये भिन्न चीजें हैं, इनसे मेरा सम्बंध नहीं । मेरा तो मैं ज्ञानमात्र हूँ । ऐसा जानकार जो ज्ञानमें ज्ञान रमाये उमें ग्रानन्द मिलता है । तो निष्कर्ष यह है कि हम चाहते हैं ग्रानन्द या सुख तो उसका कारण है ज्ञान, सो ज्ञानको सही बनाये तो आनन्द और ज्ञान्ति मिले । तो वह ज्ञान सही क्या है कि अपने ग्रापके बारेमें यह जानना कि मैं मनुष्य नहीं, पशु नहीं, तिर्यञ्च नहीं । जो ज्ञानी हैं वे जानते हैं कि मैं सेठ नहीं, व्यापारी नहीं, मनुष्य नहीं, स्त्री नहीं, बच्चों वाला नहीं, ग्रमुक जातिका नहीं, यह तो सब देहके साथ लगे हैं ना, ग्रौर देह कभी ग्रलग हो जायगा तो ये मेरे कैसे कहलाये ? तो मैं जब देहसे न्यारा हूँ तो मेरा तो सिर्फ ज्ञानस्वरूप है। और मेरा जगतमें भ्रन्य कुछ नहीं। तो ऐसा जो भ्रपना ज्ञानस्वरूप है उसको देखना, उसमें रमना यह अपना कर्तब्य है ।

९२--ज्ञानरमणका लक्ष्य होते हुए भी ज्ञानरमण न हो पाने तक आवश्यक कर्तव्योंमें भगवद्भक्तिका प्रथम कर्तव्य---

अब जब तक ज्ञानरमणकी बात भली प्रकार न बने तब तक अपनेको क्या करना चाहिए कि हम उस ज्ञानके मार्गसे न हटे रहें । उसके लिए बताया है ग्राचार्योंने श्रावकोंके लिए ६ कर्तब्य । ये रोजके करनेके हैं । लोग शिथिलता करते हैं तो परिणामोंमें भी सिथिलता आ जाती है । इनमें एक भी छोड़नेकी चीज नहीं है, वे ६ कर्म क्या है ? देव पूजा, गुड़पास्ति, स्वाध्याय, संयम तप ग्रौर दान । देवपूजा मायने जो देव है, भगवान है, उत्क्रष्ट आत्मा है, परमात्मा है, जहाँ रागद्वेष जरा भी

A

Ł

नहीं ग्रौर ज्ञान इतना महान है कि तीन-लोक तीनकालकी बातें सब ज्ञानमें ग्रा रहीं ग्रौर विकल्प कुछ है नहीं, तो ऐसा जो बीतराग सर्वज्ञ ग्रात्मा हो सो भगवान । तो उस भगवानकी हमें पूजा करना, उपासना करना, भगवानका ध्यान रखना, क्योंकि जो भगवान हो गए हैं वैसा ही मैं हो सकता हूँ, वही मेरा स्वरूप है, मैं तो ज्ञान और ग्रानन्द स्वरूप हूँ और भगवान भी ज्ञानानन्दरूप हैं। हमारा ढंका हम्रा है ज्ञान ग्रौर ग्रानन्द ग्रौर भगवानका प्रकट है। तो हमको ज्ञान ग्रौर ग्रानन्दके मार्गपर चलना है, इसके लिए ही जीवन है तो उनकी पूजा हमको रोज करना । जहाँ मन्दिर हो पास वहाँ मन्दिरमें स्थित होकर ध्यान करना, मन्दिर न हो तो बैठकर साक्षात् ग्ररहंत भगवानकी मुद्रा ध्यानमें रख लेना, प्रभुका गुणगान करना, बिनती पढ़ना, यह है देवपूजा । यह रोजका काम है, सुबह उठे ग्रौर निपटकर पहला काम है भगवानका ध्यान करना ग्रौर जो नहीं करते हैं उनका समय कैसे जाता है और और बातोंमें, खानेमें, और और तरहके आरामोंमें या विषय कषायके कामोंमें । प्रभुकी भक्तिमें लगे तो यह काम देगा ग्रागेके भवोंके लिए । तो देवपूजा एक ऐसा ब्यवहार है कि जिसकी वजहसे हम अष्ट न हो पावेंगे, ज्ञानके अपात्र न हो पायेंगे । ज्ञानके मार्गके योग्य रहेंगे इसलिए देवपूजा श्रावकोंका पहला कर्तब्य है। ग्रब देवपूजामें ध्यान क्या बनाना है ? सो कोई सी बिनती पढ़ें उसमें सब बात ग्रायगी ग्रौर वही घ्यान बनेगा । भगवान सारे विश्वको जानने वाले हैं फिर भी वे ग्रपने में ही ग्रानन्द रसमें लीन हैं । बस भगवानका यह ही स्वरूप है, प्रभु विब्वका करने वाला नहीं, सृष्टि करने वाला नहीं, जगतका करने वाला नहीं । इसमें तो उन्हें बड़ी ग्राफत ग्रा जायगी । वे तो सबके जाननहार हैं ग्रौर ग्रपने सहज ग्रानन्दरसमें लीन हैं ग्रौर ऐसा हमेशा बने रहेंगे, ग्रौर यहो स्वरूप हमारा है, हम उस मार्गपर चलें तो यह ही बात हममें प्रकट हो जायगी । प्रभुके गुणोंका गान करना वह है प्रभु पूजा ।

९३—ज्ञानमरणका लक्ष्य होते हुए भी ज्ञानरमण न होने तक ग्रावदयक कर्तव्योंमेंसे द्वितीय कर्तव्य गुरूपास्ति व तृतीय कर्तव्य स्वाध्याय—

दूसरा कर्तव्य है गुरुवोंकी सेवा । गुरुजर कौन हैं ? जो संसारसे विरक्त हैं, ग्रात्मकल्याणमें लगे हुए हैं, जो जगतके वैभवोंकी कोई वाञ्छा नहीं रखते हैं ऐसे साघुजन गुरु कहलाते हैं । उनकी सेवामें रहेंगे तो मान कषाय दूर होगी । पहला लाभ यह है। उन गुणोंकी प्राप्तिका उपाय बनेगा, दूसरा गुण है यह । तीसरा-चारित्रके प्रति हमारी भक्ति जगेगी जिससे हममें ही गुणका उत्कर्ष होगा । तो गुरुवों के सेवा यह हमारा दूसरा कर्तव्य है । ग्रब गुरुजन कहीं न मिलें तो उनका स्मरण करना ग्रौर जो कोई ज्ञानी पुरुष मिलें उनकी सेवा करना यह है गुरूपास्ति । यह चारित्रमें उमंग दिलाने वाला कर्त्तव्य है । तीसरा कर्तव्य है स्दाध्याय—ग्रपना ग्रध्ययन करना । मैं क्या हूँ इसका मनन बने । इसके लिए आध्यात्मिक ग्रन्थ पढ़ें ग्रौर मनन बनेगा । कोईसा भी वर्णन ग्राप पढ़ें स्वाध्यायमें, उस वर्णनसे ग्रपना ही मनन बनता है । ग्रगर वर्णन ग्राया कि दुनिया इतनी बड़ी है, इसमें तीन भाग हैं–ऊर्ध्वलोक । मध्य-लोक, ग्रघोलोक । तो यह बात पढ़नेसे यह ज्ञान बने कि हमने यदि ग्रपनी सम्हाल न की तो ऐसे ऐसे दुखोंको हमें भोगना पड़ेगा जैसे कि इसी कारण ग्रब तक भोगते ग्राये । कभी ज्ञरोरकी बात ग्रा गयी– एकेन्द्रियका ऐसा जरीर, दोइन्द्रिय, तीनइन्द्रियका ऐसा शरीर, यों कितनी तरहके शरीर हैं कितना बड़ा शरीर है, यह वर्णन ग्रा गया तो उससे हमको यह शिक्षा मिलती है कि हमने यदि ग्रारण वें, सक्षात्

( 22 )

) 29

( कलदा ४)

या परम्परया शिक्षा ग्रात्माके अध्ययनकी होवे । जिसने ग्रपने ग्रापकी पहिचान नहीं की वह कभी संतोष नहीं पा सकता, क्योंकि देहको जाना यह मैं, तो उसका सारा जीवन तृष्णामें बीतेगा । केवल चैतन्यमात्र ग्रात्माका भान रहे तो तृष्णा नहीं होती ।

९४--ज्ञानरमणका लक्ष्य होते हुए भी ज्ञानरमण न होने तक म्रावझ्यक कर्तव्योंमें से चतुर्थ कर्तव्य संयम-

चौथा कर्तव्य है संयम । संयमसे रहना, जीवरक्षा करना, प्राणिसंयम करना ग्रौर खुद विषयोंमें लीन न होना सो अपनी दया वाला संयम ही मनको जैसा चाहे वैसा स्वच्छंद रखना यह धीरताको नष्ट कर देता, इसलिए मनको काबू रखनेके लिए पाँचों इन्द्रियोंका संयम चाहिए । मैं गान तान, सनीमा, संगीत गायन ऐसी ऐसी चीजें न सुनूँगा सदा ग्रच्छी बात सुनूँगा, इस प्रकारका संयम रहे सो कानोंका संयम हो गया । ज्ञानी पुरुष किसीके रूपपर दृष्टि न लगायगा, लो ग्राँखोंका संयम हो गया । नाकका संयम क्या है ? कौन लौकिक नहीं चाहता कि सुगंधित चीज मिले, दुर्ग़न्घित चीज न मिले । ग्ररे जो मिले, सो ठीक है । इस प्रकारसे घ्राणेन्द्रियको वशमें किया । रसना इन्द्रियको वशमें करना । याने मनमाना खानेपर न चलना । जब चाहे जैसा चाहे न खा लेना । कुछ बार खाना, गुद्ध शाकाहारी बनना, जीवन चलानेके लिए तो अधिकसे अधिक दो तीन बार खाना इससे ज्यादह वार न खाना । ६-७-८ बारका खाना यह कोई स्वास्थ्यके लिए लाभप्रद बात नहीं है । बल्कि उससे तो स्वास्थ्य बिगड़ता है । ग्रगर एक दो बारका, संयमका खान पान रहेगा तो उससे स्वास्थ्य ग्रच्छा रहेगा, शेष समय भी शान्तिमें बीतेगा । तो संयम एक ग्रपना कर्तव्य है ।

९४--ज्ञानरमणका लक्ष्य होते हुए भी ज्ञानरमण न होने तक ग्रावश्यक कर्तव्योंमें थञ्चम व षष्ठ कर्तव्य

तप ग्रौर दान---

५ वाँ कर्तव्य है तप- इच्छाग्रोंका निरोध करें। मान लो मनमें ग्राया कि हम खीर खायें तो भट खीरका त्याग कर दो, क्यों ग्राया खीरका ध्यान ? यह हुग्रा इच्छाका निरोध । मनमें इच्छा जगी कि अधिक धन मिले तो उस इच्छाका निरोध करो । कर्तब्य है कि, दूकानमें बैठे, दफ्तरमें बैठें, ग्राजीविका सम्बन्धी कार्य करें, पर उदयानुसार जो धन प्राप्त हो उसमें ही धर्म ग्रौर व्ययका विभाग बनाकर संतुष्ट रहे, ग्रागेकी इच्छा न करें । ग्रुपने ग्रात्मस्वरूपके चिन्तनकी घुन रहे । मेरा हित कैसे हो, कैसे मैं ग्रपने अत्मामें समाऊँ, इसकी चेष्टा रहे । तो तप कहते हैं इच्छाके निरोधको । कोई प्रकारकी इच्छा न पनपने देना यह तपक्ष्चरण है । छठा कर्तव्य है दान । देखिये गृहस्थीमें रहकर धनोपार्जन करना यह मी एक कर्तव्य है मगर जितने धनका व्यय अपने ऐश आरामके लिए किया जाता उसका कमसे कम आधा भाग या चौथाई भाग दानमें, परोपकारमें, धर्मके कामोंमें लगना चाहिए । ग्रौर, यह दान रोज करनेका है । ग्राहारदान—गुरुजन हों, त्यागीजन हों, व्रतीजन हों, ज्ञानीजन हों उनको भक्ति पूर्वक अनुरागसे आहार करायें । यह हुआ आहारदान । ज्ञानदान-बच्चों को ज्ञान सीखनेके लिए उनकी मदद करना, स्वाध्यायके लिए शास्त्र मगाना यह सब ज्ञानदान है। बच्चोंको पढ़ायें । तो ज्ञानदान भी एक महान कर्तव्य है । जो ज्ञानविषयक दान करते हैं उनको तो केवलज्ञान मिलनेका सिलसिला है वहाँ । यह ज्ञानदान है । ग्रौषधिदान ग्रौर ग्रभयदान । कोई रोगी हो दु:खी हो उसे ग्रौषधि दिलाना, औषधि दान है कोई बहुत घबड़ाया हुग्रा हो, उमें शान्ति दिलाना, उसको घीरज बँघाना अभयदान है । इन ६ ग्रावझ्यक कर्तव्य से यह जीव सम्हला हुआ रहता है और उसकी फिर यह भावना रहती है कि मैं कैसे ग्रंथने ग्रात्मामें रमूँ, ग्रौर बाहरसे जो क्षोभ हैं, विकल्प



(समयसार कलज्ञ प्रवचन प्रथम भाग)

हैं उनसे कैसे हटूँ । यदि वह ब्यवहार सही-सही रहे तो इससे जीवको बड़ा फायदा रहता है ।

९६-जानरमणका लक्ष्य होते हुए भी ज्ञानरमण न होने तक ग्रन्य ग्रनेक कृत्य व्यवहार-

ज्ञानरमणकी पात्रताके लिए और और प्रकारके भी ब्यवहार हैं जैसे सब जीवोंके प्रति मित्रता का भाव रखना, मुफसे ग्रधिक कोई नहीं, ग्रौर मैं किसी ग्रन्यसे ग्रधिक नहीं, सब एक समान हैं, जो स्वरूप सब जीवोंका है वही मेरा स्वरूप है ग्रानन्दघाम, ज्ञाननिधान, उसका ग्रनुभव करें, मनन करें श्रौर सब जीवोंके प्रति फिर उसके सद्भावना बनेगी तो यह भी एक ब्यवहार उत्तम है कि जिससे हम एक मोक्षमार्गकी लाइनमें तो हैं अभी । दूसरा कर्तब्य है—कभी गुणी जन दिख जायें विद्वान, चरित्रवान तो उनको देखकर मनमें त्राल्हाद उत्पन्न हो धन्य है मेरा भाग्य जो इनका दर्शन हुग्रा। प्रमुदित मन रहा इसकी निशानी यह है कि फिर उन ज्ञानी विद्वानोंकी सेवामें ग्रगर तन लगे, मन लगे, धन लगे, वचन लगे तो वह सब कुछ करनेको तैयार रहेगा । तीसरा ब्यवहार यह है कि दुनियामें कोई दुःखी जीव मिलें तो अपनी श्रद्धा और शक्ति माफिक तन, मन, धन, वचन लगाकर उनका दुःख दूर करें । चौथा कर्तब्य है कि जो विरोधीजन हों, दुश्मन हों, ऐसे जीवोंमें माध्यस्थ्यभाव रखें । अगर वरोधीको ललकारने लगे, हटाने लगे तो उसमें भी तो कोई शक्ति है, उसे अपमान महसूस होगा, वह भी अपने इरादे बनायगा, तब फिर चैन कहाँ मिल पायगी ? तो जो उल्टी बुद्धि वाले लोग हैं उनमें राग करें तो ग्राफत । जिन्हें कहते हैं गुण्डा लोग, उनसे प्रेम करें तो ग्राफत, उनसे द्वेष करें तो ग्राफत, इसलिए उनसे माध्यस्थ्य भाव रखना । ऐसा ब्यवहार बनानेसे हम ग्रापमें ऐसी योग्यता, पात्रता बनती है कि हम उस ज्ञानस्वरूप भगवानकी ग्राराधनाके पात्र रहते हैं । ग्रपने निकट जितना ग्रायेंगे उतना ही ग्रानन्द मिलेगा । ग्रपनेसे बाहर जितना दौड़ेंगे, भागेंगे उतना ही कष्टमें रहेंगे । बड़े-बड़े चक्रवर्तींने भी जब यह रहस्य जाना तो सब त्याग दिया ग्रौर ग्रपने ग्राप इस स्वरूपमें ग्रा गए । तो यह सद्ब्यवहार अपना कर्तब्य है ।

६७—ज्ञानरमणको पात्रता व कर्तव्योंकी पात्रताके लिये मिथ्यात्व ग्रन्याय ग्रभक्ष्यके त्यागकी ग्रावइयकता—

कर्तव्योंके पात्र बननेके लिए मिथ्यात्व ग्रन्याय ग्रौर ग्रभक्ष्यका त्याग होना चाहिये। मिथ्यात्व दो प्रकारका होता है—एक तो गृहीत मिथ्यात्व, जैसे माँसारिक देवी-देवता पूजने लग गए, जो रागी द्वेषी देवता है उनमें ग्रास्था रखना, वह गृहीत मिथ्यात्व है ग्रौर शरीरको मानना कि यह मैं हूँ, उसका साज श्र्यंगार करना, उसको बार-बार देखना, शरीरमें ग्रहंभाव रखना ग्रगृहीत मिथ्यात्व है। यह क्या है ? एक ग्रपवित्र शरीर है ग्रौर उसमें ममता बसा रखी है तो ममताका त्याग करना ग्रौर जानानन्द स्वरूपमें मग्न होना, यह हम ग्रापका कर्तव्य है। यह शरीर जो मिला है तो इसे पाकर हम कुछ ज्ञान करें ग्रौर ग्रपने जीवनको सफल करें। दूसरा है ग्रन्यायका त्याग । ग्रन्याय किसे कहते हैं ? जो बात ग्रपनेको बुरी लगे वह बात दूसरे पर करें उसका नाम है ग्रन्याय। कोई हमारा दिल दुखाये तो हमें बुरा लगता है, तब फिर हम किसी दूसरेका दिल दुखायें तो अन्याय होगा। कोई हमार बारेमें मूठ बोलता, निन्दा करता है तो हमको बुरा लगता है, तो हम किसीके बारेमें मूठ बोलें, निन्दा करें तो वह ग्रन्याय कहलाता है। कोई हमारा धन हर छे जाय तो हम दुःखी होते हैं, तो कोई किसी का धन हरे तो वह ग्रन्याय कहलाता है। कोई हमारा धन हर छे जाय तो हम पुःखी होते हैं, तो कोई किसी का धन हरे तो वह ग्रन्याय कहलाता है। कोई हमारा धन हर छे जाय तो हम पुःखी होते हैं, तो कोई किसी का धन हरे तो वह ग्रन्याय कहलाता है। कोई परस्त्री पर कुदृष्टि करे, ऐसा कोई ग्रपनी स्त्रीपर तो नहीं सह सकता ना। तो कोई किसी परस्त्री या पर पुरुषपर कुदृष्टि करे तो यह ग्रन्याय है। तृष्णा परिग्रह की लालसा ग्रधिक रखना यह तो ग्रपने ग्रापर ग्रन्याय है ग्रीर दूसरेपर ग्रन्याय है। ग्रगर हम

( ४८ )

17

#### ( कलका ४)

परिग्रह जोड़कर रख रहे तो इसके मायने यह है कि दूसरोंके भोगमें न आ सके तो वह अन्याय हुम्रा ना। जो भगवान महावीरके सिद्धान्तमें कहा है वह सिद्धान्त थ्राजकलके लोग मानने तो लगे। मुखसे तो कह बैठते हैं मगर, पालन नहीं करते। समाजवादकी बात सब कहते, पर करते कोई नहीं, खुद तो विदेशी बैंकोंमें ग्रपना खाता खोले रहते, ग्रौर धनार्जन करते रहनेका ग्रपना मुख्य उद्देश्य बनाये रहते, तृष्णामें पड़े रहते। तो इस परिग्रहकी तृष्णामें न बढ़ें, तृष्णा ग्रपने लिए न्यायकी बात नहीं है। तीसरी बात यह है कि अभक्ष्य पदार्थोंको न खायें—जैसे–ग्रंडा, मांस, शराब, गोभीका फूल, शहद ग्रादि। ऐसी ग्रभक्ष्य चीजोंका त्याग होना यह एक ग्रपनी पहली बात है। तभी हम जैन कहलानेके पात्र हैं। तो यों ग्रभक्ष्यका त्याग करना यह एक ग्रपनी पहली बात है। तभी हम जैन कहलानेके पात्र हैं। तो यों ग्रभक्ष्यका त्याग करना यह एक ग्रपनी पहली बात है। तभी हम जैन कहलानेके पात्र हैं। तो यों ग्रभक्ष्यका त्याग करना यह एक ग्रपनी पहली बात है। तभी हम जैन कहलानेके पात्र हैं। तो यों ग्रभक्ष्यका त्याग करना यह एक ग्रपना सद्व्यवहार है। तो ऐसे व्यवहारमें जो रहता है उसपर ब्यसन, ग्रापत्ति, खोंटी संगति ये सब ग्रसर नहीं कर पाते ग्रौर ऐसा सुरक्षित रहकर हम जानके मार्गमें लगें तो हम ग्रच्छी तरह ग्रागे बढ़ सकते हैं। इससे ग्रपना ब्यवहार सही रहे ग्रौर जान-स्वरूप भगवानकी पूजा, उपासना, आराधना बनी रहे, इसमें ग्रपना कत्याण है। **धन-जांनरमणका लक्ष्य होनेपर ज्ञानरमण न होनेके कालमें साधुवोंके ग्रावश्यक क्रुत्य**—

व्यवहरणनय प्राक् पदवीमें हस्तावलम्ब है । साधुदशा होनेपर भी जब तक ज्ञानरमणकी स्थिति नहीं होती तब तक साधु जनोंके षट् कर्तव्य हस्तावलम्ब है । समता वन्दना, स्तुति, प्रतिक्रमण, स्वाघ्याय व कायोत्सर्ग ये छह साधुवोंके ग्रावश्यक कृत्य हैं । यहाँ ग्रावश्यकका अर्थ है ग्रवश पुरुषोंके कर्तव्य । ग्रवश उन पुरुषोंका नाम है जो इन्द्रिय ग्रौर मनके विष्योंके वश नहीं है । ऐसे ग्रवश साधु-जनोंके ६ कर्तव्य हस्तावलम्ब हैं । रागद्वेष न कर साम्यभाव धारण करना समता है । मन वचन कायसे प्रभुके प्रति नम्र होना वदना है । प्रभुके गुणोंका गान करना स्तुति है । लगे हुए दोषोंका प्रायश्चित करना प्रतिक्रमण है । प्रभुकी दिब्यध्वनिकी परम्परासे चले ग्राये ऋषिप्रणीत ग्रन्थोंका, वचनोंका ग्रायश्चित मनन करना स्वाध्याय है । शरीरसे ममत्वका त्याग कायोत्सर्ग है । इन ग्रावश्यक कृत्योंको करते रहनेसे साधु ग्रज्ञानवासनाके शिकार नहीं हो पाते, प्रत्युत ज्ञानरमणकी पात्रता प्राप्त करते हैं ।

## ६६—तत्त्वज्ञानके सम्बन्धमें व्यवहरणनयकी हस्तावलम्बता—

तत्त्वज्ञानके सम्बन्धमें परमार्थ तो अखंड नित्य ग्रंतःप्रकाशमान एकत्व विभक्त सहज चित्का प्रकाश है । उसकी उपलब्धिके लिये जिन्होंने ग्रपना कदम रखा है उन पुरुषोंके लिए प्राक् पदवीमें ब्यवहरणनय हस्तावलम्ब है । यहाँ जितना कथन है वह सब ब्यवहरणनय है ग्रौर जिस ग्रखण्ड तत्त्वको लक्ष्यमें लेनेके लिए ब्यवहरणनयने निर्देश किया है वह परमार्थ है । यह ब्यवहरणनय नव तत्त्वसे विशिष्ट पदार्थका प्रतिबोध कराता है । नवतत्त्वकी संततिका उपयोग ग्रग्रुद्ध द्रब्यका प्रतिबोधक है बह गुद्धताका साधक नहीं, किन्तु गुद्धताके साधक गुद्धनयकी पात्रता वनाये रखनेमें उपयोगी है ग्रतः ब्यवहरणनय प्राक् पदवीयें हस्तावलम्ब है ।

एकत्वे नियतस्य शुद्धनयतो ब्याप्तुर्यंदस्यात्मनः, पूर्णंज्ञानघनस्य दर्शनमिह द्रब्यान्तरेभ्यः पृथक् । सम्यग्दर्शनमेतदेव नियमादात्मा च तावानयं, तन्मुक्त्वा नवतत्त्वसंततिमिमामात्यायमेकोऽस्तु नः ।।६।। १००—नवतत्त्वसंतति—

हम ग्राप सब जाननहार वस्तु हैं याने निरन्तर जानते रहते हैं, कोई भी स्थिति हो, सदा जाननेका काम तो चलता ही रहता है । ग्रगर जाननेका काम सतत न चलता होता तो ये कोघ, मान, माया, लोभ ग्रादिक कुछ महसूस न हो पाते । जब प्रगुढ ग्रवस्था है तो ये कषायें ग्रनुभवमें भ्राती हैं ।

( 28 )

तो जाननहार है तब ही तो ग्रनुभवमें आतीं । अचेतन चीजमें कोधादिक कैसे हो सकते हैं ? तो इस तरह भी परख लें कि हम जाननहार पदार्थ हैं और इस समय क्या हालत हो रही है, हम आप संसारी जीव परतंत्र हैं, बंधनमें पड़े हुए हैं । शरीरका बन्धन है, अनेक प्रकारकी उपाधियाँ उत्पन्न होती हैं । एक दूसरेका स्नेह बन्धन, ग्रपना मानना, नाता रखना, इनके बन्धनमें हैं । तो ये सब बंधन हुए क्यों ? जब हम एक जाननहार पदार्थ हैं, जानते रहें बस, बंधनमें हम क्यों ग्रा गए ग्रौर क्यों इन जीवोंको बंधन अनेक ढंगसे हो रहे हैं, विकारका बंधन सबसे विकट बंधन है । स्नेहका बंधन, रागका बंधन बहुत कटुक बंघन है । यहाँ जो कोई मनुष्य किसी मनुष्यके ग्राधीन नजर आता है तो इन रागादिक भावोंके कारण ही ग्राधीन नजर ्राता है । एक गाय ग्रपने छोटे बछड़ेके ग्राधीन बन जाती है, उस बछड़ेको कोई मनुष्य ले जाय तो वह गाय भी वहाँ पहुंच जाती है । तो देखनेमें तो कोई बन्धन नहीं, पर बंधन न होता तो गाय उस बछड़ेके पीछे-पीछे क्यों फिरती ? तो वह बन्धन है स्नेहका, प्रीतिका । तो हम ग्राप लोग शरीरके बन्धनमें हैं, शिकारके बन्धनमें हैं । यह बंधन लग क्यों गया, इसका कार्रण है कि इस जीवके साथ कोई दूसरी विपरीत चीजका सम्बन्ध है । सम्बन्ध होनेसे इस जीवमें विकार हुए, विषमतायें ग्रायीं । तो वह दूसरी चीज है कर्म । जीव ग्रौर कर्म इन दो का ही यह संघर्ष है कि जो ऐसी ऐसी स्थितियाँ बन रही है। हम जीव हैं और हमारे साथ कर्म लगे हैं। तो जब जीवके साथ कर्म लगे हैं तो ये कैसे लग गए । इसमें कर्म ग्राते हैं तब लगते हैं तो बस इसी बुनियादपर ये तत्त्व बन गए । जीवमें कर्म ग्राये तो इसे कहते हैं ग्राश्रव । जीवमें ग्राये हुए कर्म बँध गए तो इसे कहते हैं बंध, ग्रौर जीवमें कर्म न ग्रा सकें, कर्मोंके आनेका निरोध हो जाय तो इसे कहते हैं संबर ग्रौर जीवमें जो पहले कर्म ग्रा चुके थे, बँध गए थे उनका झड़ जाना सो निर्जरा ग्रौर जीवसे कर्मोंका बिल्कुल फड़ जाना, खालिस जीवका रह जाना इसका नाम है मोक्ष । श्रौर इसके समर्थक दो ग्रौर बंधन हैं—पुण्य ग्रौर पाप । जो कर्मं ग्राये थे वे कोई पुण्यरूप होते हैं कोई पापरूप । तो इस

प्रकार ये ९ तत्त्व हैं । लेकिन जीव ग्रौर कर्ममें प्रत्येकमें भी ९ तत्त्व हैं जो खुदके खुदमें है । १०१—नवतत्त्वसंततिको छोड़कर पूर्णज्ञानघन ग्रन्तस्तत्त्वके दर्शनकी ग्रोर लगनेका संकेत—

इन ६ तत्त्वोंमें जीवको तो कुछ बोल पाते हैं, पर ६ तत्त्वोंसे पृथक् स्वरूपमें अपनेको नहीं देख पाते । जैसे यहाँ जो पशु, मनुष्य आदि दिख रहे उनकी खूब पहिचान है कि ये जीव हैं । कीड़ा मकोड़ा पशु पक्षी ये जीव है, यह बात तो बड़ी जल्दी समझ लेते हैं, तो जो जीव और कर्मके बन्धनसे शरीर मिला है उन शरीरोंमें ही तो जीवकी खोज की है कि यह जीव है, पर शरीरक बिना जीवका जो असली स्वरूप है उस रूपसे तो कोई खोज नहीं कर रहा । शरीरधारीको देखा और मान लिया कि यह जीव है, पर उसमें जो शरीरसे निराला वास्तविक एक जीव पदार्थ है उसे तो नहीं कोई पहिचान रहा । जीव और कर्मका बंध है उसे खूब समभ रहे । चर्चा होती है कि जब सम्यग्जान हो जाता है तो जीवके संबर होता है । संबर दशामें जीवको जाना है । कर्म झड़ रहे, तपश्चरण हो रहा उस दशामें जीवको जाना है और जीव मुक्त हो गया, सिद्ध हो गया, अनन्त चतुष्टयमय विराजमान है उस दशामें जीवको जाना है । पुण्य पापके फलको देख रहे हैं, पुण्य पापको देख रहे हैं, तो इस तरह लोग ग्रगर जीवके बारेमें कुछ समझ बनाते हैं तो इन ६ तत्त्वोंकी संततिमें समझ बनती है पर इन रह तत्त्वोंसे हटकर केवल एक चैतन्यप्रकाश है उसकी दृष्टि नहीं बनाते । तो यहाँ आचार्य यह वतला रहे हैं कि ६ तत्त्वोंमें लगे हुए जीवको देखा तो वह तो सम्यक्त्वका रूप नहीं है, पर्िचय जरूर है,

(日間の)。)。

( ६१ )

( कलका ६ )

मगर श्रद्धा कोई ऐसी बना ले कि जो पशु है सो ही जीव है, जो मनुष्य है सो ही तो जीव है, ऐसी श्रद्धा बन जाय तो उसके सम्यक्त्व नहीं, मिथ्यात्व है, क्योंकि उसने इन पर्यायोंको ही जीव मान लिया है। कोई मानता यह पुण्यवान है ऐसा कोई जीव है, जो पापयुक्त है ऐसा कोई जीव है याने ६ तत्त्वोंमें किसी तत्त्व रूप ही जीव समफता, ऐसा श्रद्धान रहे तो सम्यग्दर्शन नहीं कहलाता। मोक्ष तक को भी कोई समभे कि लो कर्मोंसे छूट गथा जीव, ऐसा जीव होता है जो कर्मोंसे छूटा है ग्रौर मुक्त है, ऐसा ही पर्यायके ढंगसे समभे तो सम्यक्त्व नहीं है, यह सब श्रद्धाकी बात कह रहे हैं। श्रद्धामें यह रहे कि मैं ग्रात्मा मात्र ज्ञानस्वरूप हूँ, ज्ञानानन्दमय हूँ, सहज ज्ञानानन्दमय हूँ, ग्रगने सत्त्वर्क कारण ही ज्ञानानन्दस्वरूप हूँ, ग्रन्यरूप नहीं, ग्रन्यके संयोगरूप नहीं हूँ, ऐसे निराले ज्ञानानन्द स्वरूपको जो मान ले क यह मैं हूँ और ऐसी ही दृष्टि बनाये ग्रौर ग्रनुभूति जगे तो समभो कि बह सम्यग्दर्शन है। १०२--ग्रहितमय मिथ्यात्वभावको छोड़कर ग्रन्तः परमार्थदर्शनकी भावना--

भैया ! सम्यग्दर्शन नहीं होता तब तक जीवका कुछ पार नहीं पड़ता । भिथ्यात्वके वश ही तो यह जीव संसारमें रुल रहा । शरीरको माना कि यह मैं हूँ तो उसे शरीर मिलते रहते हैं और शरीरोंके मिलते रहनेका ही नाम संसार है, जन्म-मरण है । तो पहले तो यह निर्णय बनायें कि हमको क्या शरीरसहित ही रहनेमें सार है या शरीररहित रहनेमें सार है ? शरीरसहित रहनेमें तो सार यों नहीं कि एक तो शरीरका ही भरोसा नहीं कि मनुष्यका ही शरीर मिलेगा । यह तो भावनाके ग्रनुसार बात है । जैसे भाव होते वैसा ही कर्मबंध होता, वैसा ही फल प्राप्त होता । तो यह ही निश्चय नहीं कि मनुष्य मर कर मनुष्य बन भी जायगा क्या ? और प्रायः करके नहीं बनता । मनुष्य एक उत्कृष्ट स्थिति है, उत्कृष्टभव यों ही सुगमतया नहीं मिलता, बड़ा दुर्लभ है। तो ऐसा मानना कि मैं मनुष्यादिक हूँ, कुछ हूँ, किसी पर्यायरूप माने तो शरीररूप जब ग्रपनेको माना, तो इसको शरोर मिलते रहेंगे । ग्रब शरीर कैसा मिलेगा ? सो संसारके सब जीवोंको देखकर समभ लो कि ऐसे ऐसे शरीर मिलेंगे, कीट पतिंगा, स्थावर, मनुष्य आदि । इन शरीरोंमें प्रीति रहे, श्रद्धा रहे कि जो यह शरीर है सो मैं हूँ तो उसका फल यह है कि उसको शरीर मिलते रहेंगे । ग्रगर किसीका यह प्रोग्राम हो, यह मनमें हो कि मैं तो शरीररहित रहूँ। शरीर तो कलंक है, शरीर तो एक कष्टका साधन है, उस शरीरसे निराला केवल अपने स्वरूपमात्र रहूं ऐसी जिसकी भावना है, ऐसा ही जो स्रंतरंगमें देखता है उसको ऐसी स्थिति प्राप्त होगी कि उसके शरीर न होगा याने सिद्ध भगवान हो जायगा । तो जैसे एक शरीरकी बात कही वैसे ही सारे ही तत्त्वोंकी बात समभो । जो जीवको इन रूपोंसे देखता है उसके है मिथ्यात्व और जो जीवको ग्रयने ग्रसली स्वरूपसे देखता है उसके है सम्यक्त्व । जैसे एक γ यह चौकी है ग्रब कोई चौकीको समभता है कि यह लाल है, चौकी लाल ही होती है, इसका स्वरूप ही ऐसा है तो यह बात सही तो न रही । लाल होनेपर भी इसके ग्रन्दर चौकी असलमें कैसी है उसको ज्ञानसे ही जानेगा कोई, भ्राँखोंसे न जानेगा । जैसे देवदारू लकड़ीकी चौकी है, चीड़की चौकी है उस सबका इसको भान है कि चौकीका क्या रूप होगा, क्या मुद्रा होगी । तो वह है उसका त्रसली रूप, ग्रौर जो यह वानिसका रंग लग गया, रंगीली बन गई, ऐसा रंगीली देखा और चौकीको वैसा ही माना तो यह है उसका एक विपरीत रूप । तो ऐसे ही जीवको कर्मसहित, शरीरसहित, कषायसहित ग्रथवा कुछ मंदकषाय ऐसे नाना रूपमें देखें कि यह है जीव, ऐसी श्रद्धा बनाये कोई जीव के बारेमें तो उसके है मिथ्यात्व । तब फिर फ़ैसी श्रद्धा बनायें कि जिसे कहेंगे सम्यक्त्व, यह बात इस

(समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

( 'दे२ )

कलशमें कही गई है।

# १०३—अपने स्रापको स्रपने एकत्वमें याने स्वरूपमें नियत निरखनेका संदेश—

प्रत्येक पदार्थ मात्र ग्रपने स्वरूपमें ही निपत रहता है। कोई सी भी चीज हो, परमाणु हो, जीव हो, ग्रपने स्वरूपमें ही नियत रहता है ग्रर्थात् ग्रपना ही स्वरूप लिए हुए रहता है, दूसरेके स्वरूपको नहीं ले सकता। जैसे मेरा स्वरूप ज्ञानमात्र है तो मेरे स्वरूपमें तो स्वरूप ही रहेगा, किसी दूसरी चीजका प्रवेश न हो जायगा। मैं ग्रौर कुछ हो जाऊँ तो मैं ही कहाँ रहा, फिर वह भी कुछ हो जाय तो वह भी कहाँ रहा। तो ग्रन्दरमें इस तरह देखना कि मैं ग्रपने एकत्व स्वरूपमें नियत हूँ, मैं ग्रन्य-ग्रन्य रूप नहीं बन रहा, ऐसी दृष्टि बने, श्रद्धा बने तो वह है सम्यग्दर्शन । ग्रपने स्वरूपमें नियत श्रात्मतत्त्वका जो ग्रवलोकन है सो सम्यग्दर्शन है। क्या बात ग्रायी कि ग्रपनेको मनुष्यके रूपमें न देखें या ग्रौर ग्रौर बातें जो सोच रखा है, मैं ऐसी इज्जत वाला हूँ, ऐसे परिवार वाला हूँ, ग्रमुक गाँवका हूँ ग्रादिक इन सब रूप मत देखें, क्योंकि इनमें ग्रगर श्रद्धा रहेगी तो यह फसाव है, संसारमें रुलाने वाला है। तो इन रूपोंमें ग्रपनेको न देखें। ग्रा अपनेको इस रूपमें देखें कि मेरा स्वरूप तो एक चैतन्य है। जो चेत रहा है उसमें ग्राभा है। तो जो चेतनामात्र है सो मैं हूँ, ऐसा ग्रपने एकत्वस्वरूपमें नियत ग्रात्माका दर्शन करना सम्यग्दर्शन है।

१०४-व्यापक ग्रन्तस्तत्त्यके दर्शनका ग्रनुरोध-

प्रपने ग्रापको ग्रौर, फिर किस तरह देखना ? जो व्यापक है याने मैं वह हूँ जी मेरी पहली त्रवस्था है ग्रौर इस समयकी ग्रवस्था है, इन सब अवस्थाग्रोंमें जो रहता है वह मैं हूँ। जैसे मनुष्य कौन है ? जो बचपन, जवानी ग्रौर बुढ़ापा इन सब ग्रवस्थाग्रोंमें एक रहे उसे कहते हैं मनुष्य । खास मनुष्य, शुद्ध मनुष्य, ग्रसली मनुष्य क्या ग्राँखोंसे दिखता है ? नहीं, क्योंकि ग्राँखोंसे ती कोई बालक जानता ग्रौर कोई बूढ़ा जानता । इन किन्हीं ग्रवस्थाग्रोंका नाम तो मनुष्य नहीं है । मान लो आप बचपनकी ग्रवस्थाको मनुष्य मानते हैं तो बचपनकी ग्रवस्था बदल जानेपर जवान हो गया तो बताग्रो वह मनुष्य खतम हो गया क्या ? खतम तो नहीं हुग्रा । तो जो बचपन, जवानी ग्रौर बुढ़ापा इन तीनों ग्रवस्थाग्रोंमें एक रूप रहे उसे कहते हैं मनुष्य । लेकिन इस तरहकी शैलीमें एक शुद्ध मनुष्यकी पहिचान होना कठिन हो रहा है, फिर मनुष्य भी एक पर्याय है, नारकी, तिर्यञ्च, मनुष्य, देव ये सब पर्यायों हैं, तो इन सब पर्यायोंमें जो रहता है, जो एक ग्राधार है उसे कहते हैं जीव । जीव व्यापक है, इन सब दशाग्रोंमें रहने वाला है, तो ऐसे व्यापक ग्रयने ग्रापके स्वरूपको देखना सो सम्यन्दर्शन है । ये सब बातें शुद्धनयसे समभी जायेंगी, व्यवहारनयसे नहीं । ब्यवहार तो जोड़ मेलकी बात करता है ग्रौर शुद्धनय केवल एक द्रव्यकी बात करता है । तो इस शुद्धनयकी स्थितिमें गुजरते हुए हम ग्रात्माको पहिचान रहे हैं ।

# १०४—ग्रपने ग्रापको सहज पूर्णज्ञानघन मात्र निरखनेका ग्रनुरोध—

कैसा है यह य्रात्मा जिसका दर्शन करनेसे सम्यग्दर्शन होता है ? यह पूर्ण ज्ञानघन है । इस जीवके स्वरूपमें क्या बात बसी भई है ? ज्ञान ही ज्ञान ठोस । याने ज्ञान ही ज्ञानसे रचा हुग्रा यह जीव है । तो ग्रपने ग्रापको इस तरह जो कोई निरखेगा ग्रन्दरमें कि मैं तो ज्ञानमात्र हूँ, ग्रमूर्त ज्ञान ज्योति, केवल जाननमात्र ज्ञानस्वरूप ही मैं हूँ, इस प्रकार जो अपनेको परखेगा उसके सम्यग्दर्शन होता है । जीवका जो वास्तविकस्वरूप है, जो परके आश्रय नहीं है, परके सम्बन्ध बिना है ऐसा स्वतन्त्र ( কলহা ६ )

त्रात्मस्वरूपका ग्रवलोकन करना इसको कहते हैं सम्यग्दर्शन । कैसा ग्रपने ग्रापको देखें कि ग्रपने स्वरूपका ग्रनुभव बने ? यों देखें कि मैं ग्रन्य सब द्रव्योंसे निराला हूँ, ग्रणु-ग्रणु मात्रसे भी निराला हूँ। घर गृहस्थी वैभव धन ये तो सब प्रकट जुदे हैं, पर इनके सम्बंधमें जो विचार विकार उठते हैं उनसे भी मेरा स्वरूप जुदा है। मैं सबसे निराला हूँ। देखो यहाँ मोह न ठहरेगा। जो समस्त द्रव्यों से निराला ग्रपने ग्रात्माको माने उसके मोह नहीं रह सकता । जैसे जगतके समस्त जीव मेरे से त्रत्यन्त भिन्न हैं, निराले हैं वैसे ही निराले ये कुटुम्बी परिजन लोग हैं, इनसे कोई सम्बंध ही नहीं बन सकता । वस्तुका स्वरूप ही ऐसा है कि एकसे दूसरेमें कुछ नहीं जाता । तो ऐसा निराला ग्रपने स्वरूपको देखें तो वहाँ ममता नहीं ठहर सकती । ग्रौर, ममता नहीं तो जीवका भला हो जायगा । यह ममता ब्यर्थकी ममता है । चार दिनका संयोग है, फिर कुछ नहीं है इसका । ग्रथवा चार दिन बाद यह महसूस करेगा कि मेरे पास कुछ नहीं रहा । तो अभीसे क्यों नहीं मानता कि मेरे पास कुछ और है ही नहीं । ज्ञानस्वरूप है सो ही मेरा । अगर इस हालतमें भी जब कि सब समागम मिले हुए है, मान लें कि मेरा यहाँ कुछ नहीं है, मैं ग्रकिञ्चन हूँ, मेरा तो एक मात्र ज्ञानस्वरूप है तो उसका मोक्षमार्ग बन गया ग्रौर जो मिले हुए स्त्री पुत्रादिक हैं उनमें ममता रखें कि ये ही मेरे हैं, इनसे ही मेरा बड़प्पन है, तो इससे संसारमें रुलना मिलता है । रहना तो कुछ है नहीं, जो ग्रपनेको इनसे न्यारा मान ले वह तो हो जायगा पार, ग्रौर जो इन पदार्थोमें ग्रपनेको मिला हुग्रा मान ले वह स सारमें रुलेगा। तो ग्रपने आपको कैसा निरखें, उसको सम्यग्दर्शन कहते हैं, यह बात इस कलशमें बतायी गई है।

१०६—द्रव्यक्षेत्र काल भावसे अपनेको पहिचानकर अभेद भावमें अपनेको अनुभवनेका संदेश—

देखो किसी भी पदार्थके पहिचाननेके चार त'रीके होते हैं । द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव । जैसे इस चौकीको पहिचानना है तो द्रव्यकी दृष्टिसे यह चौकी क्या है ? यह इतनी लम्बी चौड़ी पिण्डरूप । यह चौकी है यह जाना ग्रौर काठके क्षेत्रसे चौकी कैसी है ? तो कहेंगे कि जो १।। फिट चौड़ी है, १।। फिट लम्बी है, एक फिट ऊँची है, इतनेमें जो फैज़ रही है वह है चौको । यह क्षेत्रकी ग्रोरसे उत्तर है ग्रौर कालकी ग्रोरसे क्या उत्तर है ? परिणतिकी ग्रोरसे कि चौकी कैसी है, पुरानी है, लुढ़कती है, कुछ भी स्थिति बनती है उसको बताना यह कालकी ग्रोरसे चौकीका उत्तर है। और भावकी ग्रोर से क्या उत्तर ग्रायगा कि इस चौकीमें रूपशक्ति है, रसशक्ति है, गंधशक्ति है, स्पर्शशक्ति है, मूर्तिक है, जो-जो कुछ गुण हैं पुद्गलमें, उनको देखकर बताये तो यह हुम्रा भावकी दृष्टिसे चौकीका परिचय । हर एक चीजका परिचय आपको चार बातोंमें मिलेगा । किसी मनुष्यसे पूछते हैं कि ग्राप कौन हैं, कहाँ रहते हैं, क्या करते हैं, ग्रौर उसका कोई प्रशंसा वाला गुण भी जानना चाहते हैं तो परिचय बन जाता है, ऐसे ही जीवका परिचय करना हो तो इस जीवको शुद्ध द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावसे देखना। जैसे द्रव्यसे जीव क्या है ? तो कहेंगे कि सब गुण स्रौर पर्यायोंका पिण्ड। जिसमें ज्ञानशक्ति है, दर्शनशक्ति है, चारित्रशक्ति है और ग्रानन्दशक्ति है, ग्रौर इसकी प्रतिसमय परिणतियाँ हैं। क्या जान रहे हैं, क्या भोग रहे हैं तो ऐसा गुण पर्यायोंका जो पिण्ड है वह जीव है, ऐसा देखा द्रव्यदृष्टिसे । क्षेत्रदृष्टिसे जीव क्या है कि इस समयमें हम स्रापने जितना शरीर पाया है स्रौर जितनेमें यह फैला है बस उतने ही क्षेत्रमें हम आपका जीव फैता है। यह हुई एक क्षेत्रकी दृष्टिसे जीवकी पहिचान । कालकी दृष्टिसे जीवकी क्या पहिचान है ? जो इसकी परिणति बन रही, कषायवान बन

( ६३ )

( समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

( ६४ )

रहा या शान्त हो रहा, जो भी इसकी परिणति बन रही उस परिणतिरूपसे जीवको देखना है । और भाव दृष्टिसे—वह ज्ञानगुण वाला है, दर्शनगुण वाला है, ग्रादिक । ग्रौर, एक ग्रभेदभावसे देखें तो एक विशुद्ध चैतन्यस्वरूप । तो ऐसा एकत्वमें नियत विशुद्ध चैतन्यस्वरूपमात्र ग्रपने ग्रापको देखना, ग्रनुभवना सो सम्यग्दर्शन है, ग्रथवा यों कहो कि जितना यह ग्रात्मा ज्ञानमात्र ग्रपनी ग्रवस्थावोंमें व्यापक, ज्ञानसे ठोस ग्रन्य सबसे निराला, ऐसा ग्रपने ग्रात्माका जो दर्शन है सो सम्यक्त्व है ग्रौर इतना ही मात्र ग्रात्मा है ।

### १०७—ग्रुद्धनयसे ग्रन्तःस्वरूपको निरखनेको भावना—

यहाँ यह भावना बनावें कि हे प्रभो ६ तत्त्वोंके रूपमें ही जो जीवको निरखते वह निरखना मिथ्यात्व है, यह तो छटे ग्रौर एक गुद्ध ग्रात्मतत्त्व मेरी ग्रनुभूतिमें रहे । मोटे रूपसे यह बात समभें कि जीवको पशु पक्षी मनुष्यादिक रूप देखें तो मिथ्यात्व है ग्रौर जीव को केवल चैतन्यमय स्वरूपमें देखें तो सम्यक्तव हुग्रा । यहाँ जितना जो कुछ ग्रपने ग्रापपर वीतता है वह ग्रपने ज्ञान द्वारा बीतता है । हम कैसा ज्ञान बनायें कि हमको संसारमें रुलना पड़े श्रौर कैसा ज्ञान बनायें कि हम इस संसारसे छूट जायें ? ये सब बातें हमारी ज्ञान कलापर निर्भर है, इसलिए सम्हाल करना है तो ज्ञान भावकी सम्हाल करना है। बाहरी पदार्थोंका क्या है ? पासमें हैं तो क्या, नहीं हैं तो क्या ? यह एक बड़ी विपत्ति है कि यह जीव बाहरो पदार्थोंको पाकर उन्हें ग्रपनाता है ब्रौर उन ही से ग्रपने सुखका निर्णय बनाना चाहता है। यह है जीवको ग्रशुद्ध रूपमें देखना। इसमें शान्ति नहीं मिल सकती, और केवल जैसा है उस रूपसे ग्रयनेको देखें तो वहाँ शान्ति है । तो यही तो बात हुई कि जो जीवको ९ तत्त्वोंके रूपमें देखते, कर्मसहित हैं, कर्म ग्राते रहते हैं सो जीव है । कर्म बँधे रहते हैं सो जीव है कर्म जिसमें नहीं फटकते सो जीव है, जो कर्म बँधे हैं वे दूर हो रहे हैं इस जीवका ऐसा निर्जरास्वरूप है और कर्म बिल्कुल न रहें, एकमात्र जीव रह गया, यह सोचा तो मुक्तिको मान लिया, पर इतने मात्रसे सही बात न ग्रा सकी । मुक्त होनेपर भी कर्मोंसे छूट गया, ऐसा देखें तो ग्रनुभव नहीं बनता कि जीव क्या चीज है। न मुक्तका विकल्प हो, न संसारीका विकल्प हो किन्तु जीवमें जो अपने आपका निजी स्वरूप है वह दिखे तो उंसे सम्यक्त्व कहिये।

### १०८--ज्ञानघन मात्र रूपमें ग्रन्तस्तत्त्वकी भावना व योजना---

भैया ! घर्षमार्ग घर्मपालन कितना सुविधा वाला है, कितना सुगम है । अपने आपको एक सही ज्ञान ज्योति प्रकाशरूपमें अनुभव लिया तो सम्यक्त्व हो गया । और जो अन्य-अन्य पर्यायोंके रूपमें अनुभवे उसके मिथ्यात्व है । तो जीवनमें एक यह ही बात आनी चाहिये कि हे प्रभो, मेरे सम्यग्दर्शन प्रकट होवे । संसारमें तो ऐसा दिख रहा है कि लोग धन वैभव इज्जत प्रतिष्ठाकी ओर खूब दौड़ लगा रहे है, होड़ मचा रहे हैं, ऐसे इस दुविधा वाले संसारमें रहकर कोई अगर एक अपने को ऐसा अनुभव करे कि मैं तो शुद्धचैतन्यमात्र हूँ, चेतना बनी रहे, ज्ञान बना रहे, इस ज्ञानका ही मैं कर्ता हूँ, इसीका भोक्ता हूँ ऐसा जो एक अपने आपमें विकार भावको छोड़कर शुद्धस्वरूपकी श्रद्धा बनाये उसके होता है सम्यग्दर्शन । सम्यग्दृष्टि जीव देवों द्वारा भी पूजा जाता है । सम्यग्दर्शन पूज्य है । नारकी जीव है, सम्यग्दर्शन । सम्यग्दृष्टि जीव देवों द्वारा भी द्रजा जाता है । सम्यग्दर्शन पूज्य है । नारकी जीव है, सम्यग्दर्शन । जैसे ईंधनका सम्बंध मिलते रहनेसे अग्रिन कहीं सन्तुष्ट नहीं हो ( কলহা ও )

पाती, शान्त नहीं हो पाती, वह तो बढ़ती ही रहती है, इसी प्रकार बाह्य पदार्थोंके सम्बंधसे शान्ति नहीं मिल पाती बल्कि ग्रशान्तिकी ज्वाला बढ़ती रहती है। ये पञ्चेन्द्रियके विषयभूत साधन इस जीवके लिए महा दुःखदायी है। जीवको ग्रपने ग्रसली स्वरूपमें देखो । बाहरके विकल्प न बनें, बाहरका लगाव न रहे तो अपने स्वरूपमें तृप्ति हो सकती है । तृप्तिका और कोई दूसरा साधन नहीं । तो देख लो मोक्षमार्ग एक आनन्दकी चीज है। विशुद्ध आनन्द पाना है तो मोक्षमार्गमें अपनेको लगना चाहिए और मोक्षमार्गमें लगना है तो उसका उपाय क्या ? कर्मरहित, बरीररहित, उपाधिरहित, विकाररहित जो मेरा वास्तविक स्वरूप है, जो अन्दरमें ही गुप्त है, प्रकाजमान है उस रूपसे अपनेको अनुभव करें कि यह मैं हूँ, ग्रन्य रूप नहीं हूँ तो उसकी सारीं विडम्बना दूर हो जायगी। ऐसा ही ज्ञानघन ग्रात्मतत्त्व मेरी दृष्टिमें रहे, अनुभवमें रहे, ऐसी अपनी एक भावना योजना होनी चाहिए । अन्तः यह तो ऐसा है ही, था ही, उपयोगमें अनुभवमें यह अन्तस्तत्त्व आवे यह ही है आत्मप्रभुका मिलन । अन्तस्तत्त्व तो परिपूर्ण है, क्रतार्थ है, परन्तु मिथ्यात्व परिणामके कारण भ्रान्ति थी वह भ्रान्ति दूर होवे, यही मोक्षमार्गकी प्राप्ति है । यद्यपि नवतत्त्वमें से किसी भी तत्त्ववाली स्थितिमें आत्मा न रहे यह हो नही सकता, वस्तु द्रव्यपर्यायात्मक है, फिर भी पर्यायरूपमें अपनेको निरखना मोक्षमार्गमें साधकतम तो है ही नहीं, प्रत्युत बाधक है, संसरणका साधक है । साधकका साध्य शुद्धपना होना है, उस शुद्धपनेका द्योतक शुद्धनिश्रयनय है । तथा मात्र शुद्धत्व स्वरूपका उद्योतक परमशुद्धनिश्चयनय है जिसका प्रायः ग्रपरनाम जुद्धनय है । जुद्धनयसे एकत्वमें नियत, सर्वकालमें व्यापक, द्रव्यान्त रोंसे प्रथक पूर्ण ज्ञान मात्र अन्तस्तत्त्वका दर्शन सम्यक्त्वानुभूतिका साक्षात् कारण है । यह ही शुद्ध तत्त्व मेरे उपयोगमें रहो ।

६१)

(

श्रतः शुद्धनयायत्तं प्रत्यग्ज्योतिश्चकास्ति तत् । नवतत्त्वगतत्वेऽपि यदेकत्वं न मुञ्ज्चति ।।७।। गौर कर्वन्य

### १०९-हमारी स्थिति ग्रौर कर्तव्य-

अपने आपको चाहिए क्या ? शान्ति । उस शान्तिको पानेके पुरुषार्थमें एक यही मार्ग नजर आता है कि जो अपनी शान्तिका धाम है उसकी ओर लगा जाय । जीव है और यह जीव किसी न किसी अवस्थामें रहता है । ९ तत्त्व जो बताये गए हैं जीव, अजीव, आश्रव, बंध, संम्बर, निर्जरा, मोक्ष, पुण्य और पाप । इनमें से कोई न कोई ग्रवस्था जीवकी रहती है । कोई जीव ऐसा न होगा कि इन १ में से कोई भी अवस्था न हो । कर्मोंसे मुक्त हो गए तो वह हुई मोक्ष अवस्था, संसारमें शानी आत्मा है तो उसकी संम्बर निर्जरा अवस्था है, और कुछ ज्ञानियोंकी आसव बंधकी भी अवस्था है । अज्ञानियोंकी आसव बंधकी ही अवस्था है । जीव और अजीव जो मूलमें दो तत्त्व कहे वे यहाँ अशुद्ध जीव रूपमें कहे गये । यहाँ अशुद्ध का तात्पर्य सापेक्षतासे है और बहुशः परिणतिसे भी है प्रन्या अश्रव बंध आदिक नहीं बन सकते । वहाँ जीव ही ऐसा सामान्यरूपमें देखा गया जो यों ही पर्याययोग्यता लिए हुए है । तो यह जीव इन १ तत्त्वोंमें किसी न किसी अवस्था ने रहता है । रहे, रहना ही होगा, किन्तु यहाँ यह ध्यान देना कि हमारा जो यह उपयोग है–ज्ञान, यह किस तत्त्व को विषय करे, किसमें धुन किसमें लगन बनाये, किसमें रमे कि यह उपयोग फिट बैठ जाय ? जसे जिस जगहका जो पंच है घड़ीमें या रेडियो आदिकमें, जब उस पेंचको उसी जगह लगाते हैं तो फिट बैठ जाता है और दूसरी जगह लगावें तो वह फिट सा नहीं बैठता । अपना यह उपयोग ज्ञान हम किस विषयमे

(समयसार कलज्ञ प्रवचन प्रथम भाग)

लगायें कि यह समरस बने, शान्त बने, निस्तरंग बने, निराकुल बने ? पर्याय तो रहेगी, मगर यहाँ विषयकी बात कह रहे कि वह कौनसा विषय है जिसका ध्यान करनेसे उत्तम समाधि बने ? ११०--ग्रन्तस्तत्त्वके ग्राश्रयणमें शान्तिकी संभवता—

प्रयोग करके परख लेना चाहिए कि हम किसी बाहरी पदार्थमें उपयोग जब लगाते हैं तो यह फिट नहीं बैठता, हट जाता, स्थिर होकर नहीं रहता, एकरस नहीं बनता, इसका कारण क्या है कि मैं हूँ स्वयं कुछ ग्रौर, विषय बनाया जा रहा परद्रव्य । बनाये जानेकी बात की जा रही है । प्रभु तो तीन लोक तीन कालको विषय करते हैं, बनाते नहीं हैं । वहाँ सहज ऐसा ही प्रतिफलन चलता रहता है, पर यहाँ हम आप जीवोंकी स्थिति ऐसी है कि उपयोग लगाया करते हैं । अच्छा, ग्रब पर द्रव्य न सही, एक स्वकी ही बात है, यहाँ स्वमें जो एक पर्याय है, तत्त्व है, तत्त्वका स्वरूप है, अवस्था है, इन ग्रवस्थाग्रोंपर हम उपयोग लगाते हैं तो उपयोग जमकर नहीं रहता, फिट नहीं बैठता । वह कौन सा तत्त्व है फिर जहाँ यह उपयोग एकरस हो जाय ? जैसे-पानी में नमक डालते हैं तो वहाँ नमक घुल जाता, एकरस हो जाता ऐसी स्थिति पानेके लिए हमको कहाँ ध्यान देना है ? तो कभी ९ तत्त्वोंका ग्राश्रय, ध्यान, परिचय, परिज्ञान ये सब प्रयोजनवान हैं, क्योंकि ये तीर्थं कहलाते हैं और फिर उस अभेद निर्विकल्प सहज चित्स्वरूपमें जमें, वह तीर्थफल होगा । तो ६ तत्त्वोंमें रहनेपर भी यहचित् अपनी एकताको नहीं तजता अर्थात् सदा रहता है, सर्वत्र रहता है । जैसे ग्राममें रंग पलटता है, सबसे पहले काला था, फिर नीला हुग्रा, फिर हरा हुग्रा, फिर पीला हुग्रा, लाल हुग्रा, फिर सड़ जानेपर सफेद हुग्रा, ये सब रंग ग्राममें पलटते हैं तो रंग तो पलटे, किन्तु वह जो पलट है सो काले, पीले, नीले ग्रादिक पर्यायकी है, पर उसमें रहने वाली जो एक रूपशक्ति है वह रूपशक्ति काले रूपमें थी, फिर उसीका व्यक्तरूप हरा, नीला ग्रादिक बन गया । तो जैसे रूपशक्ति सर्वत्र है ऐसे ही इन ९ तत्त्वोंमें जो चिद्रूपता है, चैतन्यशक्ति है, सहज ग्रात्मस्वभाव है वह सर्वत्र है, पर वह ढका हुग्रा है। यहाँ पर्यायोंमें न ग्रटककर ज्ञानकला है ऐसी कि सीधे ग्रंतस्तत्त्वपर ले जाय तो वहाँ फिर यह सहज ग्रात्मतत्त्व जो शुद्धनयसे प्रकट हुग्रा है, मायने जो ज्ञान जाननेमें ग्राता है सो यह है ही । मगर जाननेमें नहीं ग्रा रहा था, नवतत्त्वसे ढका हुग्रा होनेपर भी जाननेमें ग्राये ग्रपना स्वभाव, ऐसा वह स्वभाव हमारे ध्यानका लक्ष्य विषय होना चाहिए ।

१११--देहादिमें न अटक कर सीधा ज्ञानस्वरूपको जान लेनेको ज्ञानकला---

ज्ञानमें ज्ञानकला है ऐसी कि जिसका लक्ष्य बनाया, सीघा उस ही तक पहुँच जाय । जैसे घरमें ग्राप कोई चीज रख ग्रायें संदूकमें, उसके भीतरकी पेटीमें कपड़ेमें बाँधकर, जब यहाँ ग्राप उसका ज्ञान करना चाहते हैं तो वह कहीं नहीं ग्रटकता । सीघा उस ही चीजको देखता है । चाहे बीचमें कितनी ही चीजें ग्राड़े ग्राये, परंतु लक्ष्य होनेपर उन सबको पार करके उस लक्ष्यपर पहुँच जाता है । तो हमें समफना क्या है ? ग्रपने ग्रापका सहज स्वरूप । सहज स्वरूपके मायने क्या ? जो केवल मैं ग्रात्मा होऊँ । केवल तो है ही, ग्रब भी है मगर संसर्गमें है, उपाधिमें है, उस केवलमें जो स्वभाव है वह मैं हूँ, ऐसा ग्रपने ग्रापका ध्यान देना । जो भी चीज होती है उसका ग्रपने ग्राप निरपेक्ष स्वरूप होता है । किसी पदार्थकी सत्ता किसी दूसरे पदार्थकी दयापर नहीं रहती । जो है स्वयं है, निरपेक्ष है, अपने ग्राप है, ग्रौर उसका स्वरूप स्वभाव होता है, पर यह जीव ग्रौर पुद्गलकी ऐसी स्थिति है कि वहग्रज्जुद्ध हो तो ग्रन्य उपाधिका सन्निधान पाकर वह विकार परिणामसे परिणत होता है, मगर

#### ( == )

#### ( कलश ७ )

जब स्वरूप देखा तब तो उसके कैवल्यका विचार करना होगा। जैसे यहीं एक चौकी है तो चौकीका असली रूप क्या है ? ग्राज तो उसमें रंग रोगन लगा है, यहाँ इसका असली रूप ढका है। भले ही ढका रहे, पर इसका मूलमें कुछ ग्रसली रंग है कि नहीं ? जैसे जब बढ़ई बनाता है उस समयकी जो चौकीकी स्थिति है वहाँ उसका ग्रसली रूप है। ग्रब उसपर रंग रोगन ग्रादिक जो जमा, वहाँ उसका ग्रसली रूप ढक गया। इस ढकी स्थितिमें भी क्या हम इस ज्ञानके द्वारा इसका ग्रसली रूप सामने नहीं ले सकते ग्रपनी बुद्धिमें ? ऐसे ही हम ग्रपनी बुद्धिमें ग्रपने सहज स्वरूपको ग्रपने भीतरमें जान सकते हैं।

# ११२—स्वच्छ उपयोगकी कर्मपरिहरणस्वभावता—

यद्यपि हम श्राप बहुत फसे हुए हैं, शरीरके बन्धनमें, कषायके बन्धनमें, उपाधिके संसर्गमें ऐसी स्थिति होनेपर भी ग्रगर सुमति जगे, पौरुष करें, ग्राखिर ऐसी दृष्टि, ऐसा ज्ञान, ऐसा ग्रभ्यास बनायें तो यह ही अभ्यास तो अनन्तानुबंधीका छेदन करनेका निमित्त बन जाता है। यद्यपि ७ प्रकृतियोंके उपशम, क्षय, क्षयोपशम हुए बिना सम्यक्त्व नहीं जगता, ये उसके निमित्त कारण हैं । मगर उनके क्षय क्षयोपशम बने, यह भी तो एक नई बात है। उसका भी तो कोई निमित्त होता है। तो थोड़ी सद्बुद्धि जगी, ज्ञानाभ्यासमें लग गए, दृष्टि बनी रहे, ग्रभी सहज नहीं बन रही, जबरदस्ती बन रही, कुछ हर्ज नहीं, कुछ ध्यान तो जग रहा, यह ही हमारी दृष्टि सविधि बनी कि उन कर्मोंमें हीनता श्रानेका निमित्त बन जाती है । प्रायः जब चाहें, जब ख्याल ग्राये, जब ग्रवसर बने, हमें ग्रपने को ऐसा ग्रनुभवना चाहिये कि मैं सारे जगसे निराला, देहसे निराला, कर्मसे निराला, कर्मके उदय होनेपर जो प्रतिफलन होता है उससे निराला ग्रौर प्रतिफलनमें जो उपयोग लगता है, बुद्धि जमाता है, ग्रात्मसात् करता है, उसे ग्रपनाता है, उसमें कुछ फसता है, ऐसे फसावसे भी निराला मैं सहज चैतन्यस्वरूप हूँ । ऐसा इतना अधिक ग्रंतः प्रवेश करके इस स्वरूपका घ्यान रखते हैं तो यही एक ऐसा बल है कि जो हम आपको सन्मार्गमें सुगमतया ले जाता है । देखिये—ये सब बड़े कामकी बातें हैं । जैन शासनमें ग्राचार्य संतोंने जो-जो कुछ बखाना है वह सब प्रयोजनवान है । इस सब वर्णनसे हमें ग्रात्म-दृष्टि पानेका अवसर मिलता है । परंतु लक्ष्य हमारा सही बने, थोड़ा बने, अंदाजा बने, अभ्यास बने फिर कभी वह ऐसा फिट बैठेगा, उसमें ऐसा जम जायगा कि वह एक समरस होकर अद्भुत आनन्दका श्रनूभव करेगा ।

## ११३-स्वोन्मुख उपयोगको महती ऋद्धि सिद्धिरूपता-

उपयोग अपने आपके सम्मुख बने इसका बहुत बड़ा प्रताप है। लोग तो बाहरी वैभवको ऋढिसमृढि समफते हैं। विश्वमें ऐसे लोग बहुत हैं जिनको यह श्रद्धा है कि यह धन वैभव, यह इज्जत प्रतिष्ठा, ये ऊँचे-ऊँचे राज्य पद, ये ही हमारे सर्वस्व हैं। इनके बिना मैं कुछ नहीं हूँ, ऐसी श्रद्धा रखने वालों को यदि ऐसी चीजें न मिल पायें तो उनको मन ही मन बड़ी बेदना रहती है। लोकके बड़े-बड़े पद जैसे मिनिस्टर, राष्ट्रपति, संयुक्तराष्ट्रसंघके उच्चपदाधिकारी आदि बन जाना, या चक्रवर्ती तक हो जाना आदि ये सब बाह्य बातें हैं, औपाधिक हैं, मायारूप हैं, ये कोई परमार्थ नहीं हैं, और मेरे लिए कोई हितकी चीज नहीं है। मेरा हित तो अपने आपके स्वरूपका बोध और उसमें रमण है, इसका इतना उत्कृष्ट फल है कि इससे सिद्धपद मिल जायगा। जो जो ढंग बनता है इस युक्ति पूर्वक उसका इतना ऊँचा फल है। ये बाहरी प्रसंग कोई शान्तिधाम नहीं, बाह्य चीजें हैं, आपके घरमें

( ६७ )

A

रह रही हैं, वैभव है, परिजन है, सब कुछ है पर ये सब मिट जाते हैं। ज्ञानपूर्वक रहें तो ग्रपना कुछ मिटता नहीं, अज्ञानपूर्वक रहें तो उससे इस आत्माका भला नहीं होता । पुण्य पापके अनुसार जब जो प्रसंग होना है होता है, मगर वहाँ ज्ञानदृष्टि रहे तो ग्रापको ज्ञानदृष्टिका फल मिला ही, ग्रगर ग्रन्तरात्माका भी काम चल रहा है ग्रात्माका ग्रन्तः पौरुष रहे ऐसा तो वह बड़ा ग्रच्छा है। हर स्थितिमें,हर ग्रवसरमें इस जीवका शरण है तो अपना यह सहज स्वरूप । इसकी दृष्टि करना यह ही मात्र शरण है । जब इसमें नहीं रह पाते याने जान तो गए, लक्ष्य तो हो गया, मगर ऐसी स्थिति कभी-कभी बन पाती है,यदि उसमें स्थिर नहीं रह पाते, तो भी उस ग्रानन्दानुभूतिकी स्मृतिका बड़ा प्रभाय है । वहाँ तीन बातें हैं-एक तो ग्रनुभूतिके स्मरणमें ही बहुत आनन्द बसा हुन्रा है । ग्रानन्दानुभूति जगे, कभी जगे तो वहाँ जो ग्रद्भुत ग्रानन्द पाया था, स्मृतिमें उसके ध्यानमें ग्रपनेपर गुजरी ना बात तो उसके स्मरणमें ही बहुत बड़ा प्रताप है ग्रौर फिर व्यवहारसंयम, व्यवहारचारित्र, व्यवहारकी बात उसको यों आवश्यक हो गई कि जब उस समाधिमें नहीं टिक सकते, अनुभूतिमें नहीं रम सकते तो ऐसी स्थितिमें ऐसा उपयोग, यह मन पहले ग्रज्ञानमें किए हुए संस्कारके कारण यह कषायकी स्रोर उन्मुख हो जाता है । तो उसकी दवा है व्यवहार− चारित्र । इसके बिना बतलाग्रो फिर कैसे प्रगति हो ? समाधिमें रत न रह सके उस समय इस जीवका क्या फर्ज हो जाता है ? जिसको अपने अन्तःकी धुन लगी है उसकी स्थिति व्यवहारमें, आचार में ठीक ही बनेगी, जिससे कि इस समाधिकी पात्रता बनी रहे । तो यह हमारा अन्तः स्वरूप जो ग्रनादिसे हो ग्रन्तः बसा हुग्रा है, यद्यपि ढका हुग्रा भले ही है, मगर मिट तो नहीं गया । चीज तो है जिसने ग्रपनेमें उसका ग्रनुभव किया, वह ग्रतुल ऋढिसिद्धिसम्पन्न है ।

## ११४--ग्रात्माकी सुघमें ग्रात्मोपलब्धि--

भ्रनादि ग्रनन्तस्वरूप, सहजस्वरूप चैतन्यमात्र प्रतिमासस्वरूप एक ज्ञानको लेनेका ही नाम ग्रात्मामें उपलाब्ध है । किसीके हाथमें कोई छोटा स्वर्णका डला है या कोई ग्राभूषण मृट्टीमें ही लिए है ग्रौर कभी उसे भूल हो जाय कि पता नहीं कहाँ रख दिया वह ग्राभूषण, तो वह ग्रपने हाथसे बकस खोलकर इघर उघर ढूढ़ता फिरता है, पर उसे वह कहीं नहीं पाता । हैरान होकर वह बड़ा दुःखी हो जाता है। कुछ देर बाद कदाचित उसे याद त्रा जाय ग्रौर वह ग्राभूषण उसे खुदकी ही मुट्ठीमें मिल जाय तो वह बड़ा खुझ होता है। देखिये---जब तक उसे नहीं मिल रहा था वह ग्राभूषण तब तक उसकी कितनी दयनीय दशा थी। वह कितना अपनेको दीन हीन गरीबसा अनुभव कर रहा था, श्रौर वही भूल जब उसकी मिट जाती है, सही स्मृति ही जाती है, उसको खोई हुई चीज मिल जाती है तो वह बड़ा आनन्द मानता है । ठीक ऐसे ही मेरा यह सहजस्वरूप, यह मेरा सर्वस्व कहीं बाहर नहीं गया है, कहीं मिटा नहीं है, ग्रनादिसे है, मगर जब उसको भूले हुए हैं तो वह नहीं के बराबर हैं, मेरे उपयोगमें नहीं है । वह तो जिस जिस पर पदार्थमें उपयोग फँसाता है उस उसका प्रभाव अनुभव करता है, जैसे ही सुयोगवश अपने आपके इस सहजस्वरूपकी दृष्टि हुई बस, इसके यह अनुभव पाया जाता है कि मैं यह हूँ, ग्रौर जिस समय उसे इस तरह जाना कि मैं यह हूँ उस समय फिर यह सारा संसार उसे फोकट, नीरस, ग्रसार, भिन्न जचने लगता है। कहने वाले तो संसारमें बहुत मिलेंगे कि यह जगत बेकार है, सब मायारूप है यह सब छूट जायगा, ये सब भिन्न हैं, मेरा कुछ नहीं हैं, कुछ भावुकता भी म्रा जायगी, पर यह स्पष्ट तब जचता है जब निजका सार म्रनुभवमें म्राये। तो जो ग्रात्मरूप एकत्वमें है, ग्रपने ग्रापके प्रदेशमें है पूर्ण ज्ञानघन है, ग्रन्य द्रव्योंसे ग्रत्यन्त पृथक् है, इस

( ६८ )

( ফলহা ৩ )

रूपसे उस ग्रात्मतत्त्वका दर्शन होना यह है सम्यग्दर्शन । ११४---ग्रात्मोपलब्धिके ग्रर्थ शुद्धनयकी कृपा---

यात्मतत्त्व जिसे ज्ञानमें प्राप्त होता है तो वह एक शुद्ध नयके याधीन होकर ही तो प्राप्त होता है, य्र भेद मार्गमें य्राकर ही तो प्राप्त होता है। उस समय यह य्रात्मज्योति, विभक्त य्रात्माके यपने य्रापके स्वरूपमें तन्मय यह ज्योति प्रकट होती है। मायने ज्ञानमें यब यह दिखने लगता है। सो १ तत्त्वोंको प्राप्त है यह जीव फिर भी इसका ग्राधार जो एकत्व है उस एकत्व स्वरूपपर दृष्टि जगे, ऐसा ग्रपना भाव बने, वह लक्ष्यमें ग्राये तो ये संकट तत्काल दूर होते हैं। य्रनुभवमें तो संकट तत्काल ही मिट गए, कुछ भान ही नहीं, इतना भी पता नहीं कि मै कहाँ बैठा हूँ, किस वक्त बैठा हूँ, कुछ भी उसका विकल्प नहीं, केवल एक सहज चैतन्यस्वरूप ज्ञानमें, यह स्थिति ग्रभ्यास साध्य है, वही चारित्रका रूप है। ग्रभ्यास करते करते, उसको ज्ञानमें जमाते जमाते यह बात होती है। तो ऐसा यह ज्योतिस्वरूप ग्रंतस्तत्त्व जयवंत हो। यह सहजस्वरूप मेरे स्वरूपमें बसो। जो सहज ज्ञान्तिका धाम है। सहज ज्ञान्तिमें ही जो विचरण करता है ऐसी यह ज्ञानघन ज्योति मेरे चित्तमें बसो। बस उसका जयवाद हो, उसकी घुन हो, उसमें हमारी दृष्टि हो, ग्रौर इसीके प्रतापसे फिर इन बाह्य विपत्तियोंमें रमण मिट जायगा।

( 37 )

११६—संग प्रसंग विपत्तियोंसे हटकर स्वभावरुचि करनेमें भलाई—

यह संग प्रसंग विकट विपत्ति है, क्योंकि ये विषयके कारण बनते हैं। घन वैभव, इज्जत पोशीजन ये सब संगम एक विपत्ति है, क्योंकि ये सब विकल्पके आश्रयभूत हैं और विकल्प सभी विपत्तिरूप हैं। तो समस्त ग्रनात्मतत्त्वोंको ग्रपनेसे भिन्न जानें। ग्रपना सार ग्रपनेमें देखें तो यही है सत्य ऋद्धिका प्रकट होना बस उसीकी घुन रहे, उसीकी घुनमें ग्रगर मरण होवे तो वह समाधिमरण है। मरण तो होगा जरूर, मगर बिलाप कर करके मरे तो दुर्गति है और ग्रपने ग्रापके स्वरूपको निरखते हुए, सोचते हुए, चिन्तन करते हुए मरे तो सद्गति है। उसकी दृष्टि हो, उसकी धुन हो, उसका लक्ष्य हो तो बात ग्रवश्य बनती है। तो ऐसे ग्रपने ग्रापके ग्रात्माकी ग्रोर रहते हुए इस पुराने घरको छोड़कर जीव जायगा तो उससे ग्रागे इसी उन्नति की ही तो बढ़वारी होगी। जैसा भाव लेकर जायगा उसीकी परिणति होगी। समाधिमरण ग्रगर सम्हालना है तो ग्रभीसे सावधानी की ग्रावश्यकता है, हमारा उपयोग इस स्वरूपकी ग्रोर ग्रधिकाधिक रहे।

चिरमिति नवतत्त्वच्छन्नमुन्नीयमानं, कनकमिव निमग्नं वर्णमालाकलापे।

अथ सततविविक्तं दृश्यतामेकरूपं प्रतिपदमिदमात्मज्योतिरुद्योतमानम् ॥**८॥** ११७—नव तत्त्वोंकी प्रारम्भिक चर्चा—

वास्तविक शान्तिके ग्रर्थं ग्रपनेको उपयोग किस म्रोर ले जाना चाहिए इसका जब म्रात्म-कल्याणका तीव्र ग्रभिलाषी होनेपर विचार किया जाय तो सहज उत्तर मिल जायगा। बाहरमें कोई भी पदार्थ ऐसा नहीं कि जिसका हम ग्राश्रय लें ग्रौर ग्रात्माको वास्तविक शान्ति प्राप्त हो, क्योंकि ये सब रागद्वेषादिक परिणामोंके ग्राश्रयभूत कारण हैं, ये सहज शान्तिके कारणभूत नहीं, तब फिर ग्रपनेमें ही कुछ सोचना होगा, अपनेमें ही कुछ देखना होगा। एक बात यहाँ ग्रौर ध्यानमें लें कि जब जब हम किसी परपदार्थमें उपयोग लगाते हैं तब भी हम ग्रपनेमें ही कुछ करते हैं, बाहरमें कुछ नहीं करते। बाह्य पदार्थोंको विषयभूत बनाकर ग्रपनेमें ग्रपने विकल्प किया करते हैं। बाह्य पदार्थोंका

( समयसार कलका प्रवुचन प्रथम माग )

×

( 00 )

हम कुछ नहीं किया करते । तो जब हम आकुल हो रहे तब भी हम प्रपनेमें ही कुछ कर रहे ग्रौर जब हम शान्तिकी ग्रोर जायेंगे तब भी हमे ग्रपनेमें ही कुछ करना है । तो ग्रपनेको क्या देखना, किस तरह निरखना कि जिससे शान्तिका उद्भव हो ? तो इसपर जब मनन करते हैं ग्रौर ग्रन्तः दृष्टि ले जाते हैं तो प्रारम्भमें तो यह ही विदित होता है जो हम परिणाम करते आ रहे; ग्राश्रव, बंघ, सम्बर निर्जरा ऐसे ही परिणाम, हमको यहाँ देखना है, ये हैं मेरेमें, कुछ ग्रौर अन्तः चलें तो जैसे लोग कह देते हैं जीव ग्रौर ग्रजीव, ऐसा एक बाह्यरूपको लिए हुए जीव ग्रजीवको जानता है । ग्रौर, वह ही ग्राश्रव चूँकि कोई शुभ है, कोई ग्रशुभ है तो पुण्य ग्रौर पापके रूपमें हम ग्रौर निरखते हैं । ऐसे ही निरखने चलते हैं तब हम कुछ धर्म चर्चामें ग्राते हैं । प्रायः बहुतसे संसारी जीव तो इतना भी नहीं कर पा रहे ॥ जो कुछ थोड़ा बहुत धर्म चर्चामें चलते हैं तो इन ६ तत्त्वोंके रूपमें हम ग्रपने ग्रापका पता लगाते हैं ।

ज्ञानी लोग पता कुछ नव तत्त्वोंसे ग्रौर परे लगाते हैं, वह क्या ? जो ६ तत्त्वोंमें ढका हुग्रा है उसका पता लगाते हैं । पता लग तो जायगा, ज्ञानबलसे ही लगेगा । जैसे अग्निका एक स्वरूप है दाहकपना, उष्णतामय, मगर **ग्रग्नि जिस जिस ग्राधारमें है, जिस** जिसको ग्राश्रय ले**क**र ग्रग्निका प्रसार है, लकड़ीकी ग्राग, कोयलेकी ग्राग, कंडेकी ग्राग, बिजलीकी ग्राग । हैं न कोई न कोई मूर्तिक पदार्थ, जो इसका आधार है, जिसके आश्रयमें यह अपना विस्तार बना रहा है, तो जब बाह्य मुद्रा, बाह्यरूपक देखते हैं तो श्रग्नि नाना रूपमें और नाना आकारोंमें दिखती है। जब लकड़ीमें ग्राग लगी तो उस जैसा आकार, कोयलमें ग्राग तो उस जैसा ग्राकार, तो जब हम ऐसे बाहरी ग्राकारोंको देखते है तो वहाँ नानापन नजर ग्राता है, ग्रौर जैसे ही हम अग्निके ठीक स्वरूपको केवल देखते हैं, दाहकपना देखते हैं, स्वभाव देखते हैं तो वहाँ अन्यपना नहीं नजर ग्राता । तो जैसे अग्निका वह एक स्वरूप इस बाहरी ईंधन ग्रादिकके सम्बंधसे यह नाना रूपोंमें पहिचाना गया फिर भी मूलमें वह दाहक स्वभाव ही है, ऐसे ही यह जीव पर्याय बिना तो कुछ होता नहीं ना, पर्यायोंमें चल रहा है । अब वे पर्यायें कोई श्रौपाधिक हैं कोई निरुपाधि हैं । खैर कुछ भी हो उन सब परिणतियोंमें जाकर भी रहकर भी आत्मद्रव्य अपनी एकताको नहीं छोड़ता । अपना जो मूल एक चैतन्य स्वभाव है सहज भाव, उस सहज भावको निरखना, उस रूप ग्रपनेको ग्रनुभवना, मैं यह हूँ । देखो व्यवहारमें कितने ही ग्रादमी ऐसे होते हैं कि वे काम कर न पायेंगे मगर हिम्मत ग्रौर डींग बहुत बड़ी मारते हैं। शक्तिसे हीन हैं, वृद्ध हैं, हाथ पैर नहीं चलते फिरते, फिर भी अपनी कलासे अन्दरमें ऐसा जोस बतायेंगे कि जवान क्या बतायेंगे ग्रौर एक ग्रपनी शक्तिका परिचय मुखसे देते हैं । तो जहाँ व्यवहारमें न भी कर पाये तो न हो तो ग्रपना वल कैसे जाहिर करे ? इससे भी ग्रौर खास बात है यहाँ। ज्ञानस्वभावमें लीन न हो सके, न रम सके, न निर्विकल्प हो सके, न वह समाधिभाव बने, लेकिन उसकी दृष्टि ही हो, मैं यह हूँ और अपने उस कृत्यका भान हो, बस यही है, ऐसा होनेसे ही कल्पाण है तो द्ष्टिमें ग्राया हुग्रा यह जो सहज स्वभाव है वह बड़ी तृष्ति उत्पन्न करेगा । यहाँ संतोष बनेगा । ११९—सहज परमात्मतत्त्वकी शाझ्वत अन्तः प्रकाशमानता—

बाहरमें जहाँ-जहाँ चित्त लगायेंगे वहाँ-वहाँसे घोखा मिलेगा ग्रौर निज सहज परमात्मतत्त्वका

( कलश ज )

ग्राश्रय करें तो यह ही उपयोग ग्रपनी कमजोरीको हटा देगा । कदाचित् किसीका उपयोग भी हट जाय तो हटे, गगर यह सहज परमात्मतत्त्व हटनेका नहीं, अलग होनेका नहीं, ऐसा यह शास्वत मेरा सहज म्रात्मस्वरूप है, यह ही परमशरण है, इसका म्रालम्बन, इस रुपमें अपने हो मनुभवना यह ही है परमपिता, परमशरण अपने शान्तिका धाम । शान्तिका स्रोत अपना निधान सर्वस्व अपने आपमें है । जिन्होंने ग्रपनी इस निधिका आ्राश्रय किया वे ग्राज यहाँ नहीं हैं लेकिन उनके नामपर उनकी मूर्ति बनाकर हम ग्राप सब पूजा करने आते हैं। चाहे कोई आज नहीं समफ पाया उनको कि क्या किया था उन्होंने, जिसके प्रसादसे वे परमात्मा बने, चाहे इसका रूप कुछ न समभा हो तो भी उनके नामपर कितने-कितने धार्मिक व्यवहार किए जाते हैं । भगवान महाबीरने क्या किया था जिससे सारा जैन समाज ग्राज उनके नामकी माला फेरता है, २५००वां निर्वाण महोत्सव मनानेका प्रोग्राम रचा है । उनमें ऐसी कौन-सी बात थी जिससे सब लोग उनके नामका कीर्तन गाते हैं ? कितने ही लोग तो ग्रपने कुटुम्बी जनोंकी भी परवाह न करके सब महत्त्व उसीका दे रहे है, तो उनमें क्या खास बात थी ? बस इसी सहज परमतत्त्वका ग्राश्रय लेनेकी कलाकी बात थी । जिस बलपर वे परमात्मा हुए । यह चीज कहीं बाहर नहीं है । ग्रापकी ग्रापमें है, हमारी हममें है, वह एक स्वरूप है । यहाँ लोगोंको जो यह बाह्यरूप दिखरहा, यह है मनुष्य, यह है भ्रमुक, यह हैं फलानेचन्द, यह है सेठ जी, यह हैं पंडित जी, यह हैं साधु महाराज · · · लोग जिस बाहरी-बाहरी रूपको देखकर पहिचान बना रहे यह तो बहुत मोटी बात है, मोहित व्यवहारकी है, जिसको निरखकर लोग कहा करते यह तो चर्चा में ही नहीं ग्राना है । इससे तो बहुत गहरी बात है । ग्राश्रव, बंघ, सम्बर, निर्जरा, मोक्ष, पुण्य, पाप इन रूप मैं नहीं हूँ, इन रूप कोई माने तो वह एक भ्रममें है । इससे परे होकर अपनेमें अपनेको निरखना है। किसको ? सहज स्वभावकों । चेतन हूँ ना । उस चेतनका स्वभाव और उसका सहज कार्य चेतना । केवल चेतनका चेतनके नातेसे होने वाला जो कुछ भाव है उसको निरखना है यह सहज चिज्ज्योतिप्रकाश सहज ग्रंतः प्रकाशमान हैं।

( '७१

)

### 

बिजलीका लट्टू जल रहा और उसमें किसीने हरा कागज लगा दिया तो सब ज्योति हरी हो गई। जानबलसे इस हरेमें भी हम क्या उस सहजप्रकाशका बोध नहीं करते ? जब हरा कागज लग गया तो हरा प्रकाश चल रहा। इसमें भी हम समझते हैं कि यह हरा रंग तो ग्रौपाधिक है, उस हरेकी ग्रवस्थामें भी उसे ज्ञानके द्वारा समफ तो रहे हैं ना। तो ऐसी कौनसी बात है कि इन ग्रौपाधिक परि--णतियोंमें भी जो शाश्वत रह रहा है उसकी कुछ सही समफ न बना सकें कि वास्तवमें निरपेक्ष मैं क्या हूँ। स्वर्णकार या सर्राफ सोना खरीदते हैं तो वे उस स्वर्णको देखते ही पहचान लेते हैं कि इसमें ७५ प्रतिशत स्वर्ण है, २५ प्रतिशत मलमा है, इसमें ५० प्रतिशत स्वर्ण हैं, इसमें २५ प्रतिशत स्वर्ण है, बाकी सब मलमा है। तो भला बताबो वे उस मलमाको आँखों देख रहे क्या ?देख तो नहीं रहे, उसे तपानेसे ही समझमें सही सही ग्राता है, पर वे सब बात ठीक ठीक समफ लेते हैं। तो कैसे समफ लेते ? यह सब उनकी ज्ञानकलापर निर्भर है। ज्ञानमें इसको उसमें बस उन्नीयमान कर देते हैं, ऐसे ज्ञानमें उत्क्रब्ट रूपसे प्रत्यक्ष न होते हुए भी ला दिया है। तो जैसे उस मलिन स्वर्णमें कई प्रकारके स्वर्ण ग्राये पर हरएकको बताते जाते कि इसमें ५० प्रतिशत शुद्ध स्वर्ण है, इसमें ५० प्रतिशत शुद्ध स्वर्ण है, बाकी मलमा है। कसौटीमें कसते जाते ग्रौर ग्रपनेको उन्नीपमान करते जाते। तो उस मलिन सोनेमें जब हम शुद्धस्वर्णको नजरमें ( 97 )

#### (समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

4

ले लेते हैं तो जान तो रहे, एक मूर्तिक चीज है, उसे भी हम इन नाना । वर्णोंमें, नाना रूपोंमें ढके हुए उस शुद्धस्वर्णको हम ज्ञानबलसे कैसा बता देते हैं, ऐसे ही ९ तत्त्वोंमें ढके हुए इस सहजस्वरूपको, इस भेदज्ञान, ग्रभेदज्ञानस्वरूपदृष्टि, इन कलावोंके बलसे जान सकते हैं। देखो कैसा अन्तः है । जब जानेंगे तब एक बार ग्रानन्द पानेके बाद जब वह ग्रानन्द फिर मिटता है याने वहाँ नहीं टिक पाते तो एकबार भल्लाकर बोल उठेंगे कि तुम यहीं थे अनादिकालसे और हमें दिखे नहीं। कितने गजबकी बात है । अनादिसे अन्दरमें है और अनादिसे ही अन्दरमें ढका हुआ है, दृष्टि, पश्चाताप, झल्लाहट, रुचि, धुन ये सब ज्ञानीके चलते हैं, वह अनुराग ही ऐसा है। आपका ही बच्चा, बड़ा घर है आपका । किसी एक कोनेमें जाकर छिप गया, आप उसे थोड़ा घर ढूढकर बहुत बहुत बाहर ढूढ रहे, नहीं मिल रहा, वह घरके किसी कोनेमें छिप गया । ग्राप सब जगह पता लगाते फिरते । पास पड़ोसमें पता लगाते, पुलिसको खबर करते, दिनभर बड़ी दौड़ धूप मचाकर हैरान होते, पर उसका कहीं पता नहीं चलता । सारे दिन हैरान होनेके बाद जब सामको थककर ग्रपने घरमें गये तो वहीं एक कोनेमें छिपकर बैठा हुन्रा वह बच्चा दिख गया । तो उसे देखकर एक तो बड़े जोरकी फल्लाहट <mark>श्रायगी—ग्ररेमैं तो सारे दिन हैरान होता फिरा श्रौर तू यही</mark> छिपा बैठा है। दूसरी ओरसे यह प्रसन्नता भी छा जायेगी कि चलो बच्चा मिल तो गया। तो ऐसे ही अनादिकालसे यह जीव अपनेमें ढूढ़ रहा, रेपेष्ट ग्रपनेको नहीं ढूढा, बाह्य पदार्थोंमें ही ग्रानन्द ढूढा, पर इसे वह ज्ञान, वह ग्रानन्द न मिला । यह पुस्तक पढ़ो इसमें ज्ञान मिलेगा, यह काम करो इसमें ग्रानन्द मिलेगा । जो सहज-ज्ञानस्वरूप है उसकी चर्चा कर रहे । तो बाहरमें ज्ञान ग्रौर ग्रानन्द ढूढ़नेका ग्रर्थ है बाहरमें अग्ने श्रापको ढूढ़ना । इन शब्दोंमें नहीं जान रहा ग्रज्ञानी । जो बाहरमें ज्ञान ग्रौर ग्रानन्दको खोज रहा है वह इन शब्दोंमें नहीं जान रहा कि मैं अपनेको ढूढ़ता । खोजते-खोजते जब पता पड़ा कि लो यह अन्तः यहाँ ही छिपा हुग्रा है, गुप्त है, ढका हुग्रा है। जब उसको देखा तो, जब वह ग्रनादिकालके परिश्रमकी याद ग्राती है तब तो भल्हाहट होती है। जैसे दिर भर परिश्रम किया, ढुढ़ावा मवाया उसकी याद म्राती है तो भल्लाहट उत्पन्न होती है ग्रौर बच्चा मिल जानेसे इसको ग्रानन्द होता है तो ऐसे ही वह सहज ग्रात्मस्वरूप जो चिरकालसे ९ तत्त्वोमें ढका हुग्रा है वह तो है कोई न कोई तत्वमें, सो वह जब तक सहज आत्मस्वरूप ज्ञानवलसे अपने आपमें जाना गया, उत्कृष्ट रूपसे लाया गया, वह सबसे निराला है परिचय होते ही प्रसन्नता होती है । यह उन्नीयमान स्वरूपकी बात है । १२१—प्रभुके दिव्योपदेशोंमें स्रमृत तत्त्वकी प्राप्ति—

कर्मानुभाग खिलता रहा ग्रनादिकालसे ग्रथवा इसनी लीला, कीड़ा, नाटक, क्षोभ रहा । वह ग्रचेतन है कर्म, नहीं तो इसमें ज्यादह बरबादी ग्रचेतनकी होती । तो इतना होनेपर भी उसमें कुछ ग्रनुभूति नहीं है ग्रौर उसका प्रतिफलन है यहाँ । उसकी चीज भो यहाँ नहीं ग्रायी । कर्ममें जो श्रनुभाग बंध हुग्रा वह कर्मकी ही तो चीज हुई । कर्ममें ही तो कुछ कर्भका रूप बना । उसकी कणिका भी हममें नहीं ग्रायी । केवल एक प्रतिफलन हुग्रा । उस प्रतिफलनमें हम वहाँ बेचैन हो गए । तो जिस कालमें यह भेदविज्ञान करता, ग्रोह कर्मकी बात कर्ममें है, उसका निमित्त पाकर जो मुफनें प्रतिफलन हुआ वह एक निमित्त नैमित्तिक योग है । ग्रब यहाँ जो हम ग्रधीर हो जाते हैं, उसे ग्रपनाते हैं, उसे यह मैं हूँ इस प्रकार मानते हैं, ग्रज्ञान रहता है उसका फत यह संसार है । ये दो तत्त्व हैं, ग्रवस्थायें हैं, इनको दृष्टि छोड़कर, इनका उपयोग छोड़कर, इनमें न फसकर ग्रथवा इनसे उपयोगको

( ७३ ))

( कलका म )

हटाकर जैसे ही ग्रपने आपमें बसे हुए इस जीवके स्वभावको निरखते हैं तो वह एकरूप प्रकाशमान है। देखिये यह निरख, यह सबकी अपनी अपनी कलाकी बात है। कोई समफा नहीं सकता, कोई वचनोंसे नहीं बोल सकता । जो करेगा सो पायगा । जो ग्रन्तः प्रयोग बनायगा, ज्ञान बलसे अपने **ग्रापके सहज ज्ञानस्वरूपका उपयोग बनायगा उसको मिलेगा और वह** जब जानेगा कि म्रोह यह बात है, शास्त्रकी कथनीसे ग्रपना मिलाप, अपने मिलापसे शास्त्रकी कथनीका परिचय, जिसको ग्रात्मानुभव हुग्रा, ज्ञानोपयोग हुग्रा, यह ज्ञानस्वरूप उपयोगमें ग्राया, कुछ भी बहिर उपयोग न रहा, परम ग्रानन्द ग्राया, सत्य आनन्द जगा, ऐसा वह तृप्तिकी अवस्था को प्राप्त हुग्रा, जिसे वह यह समभेगा कि शास्त्र में देखो यह ही लिखा है ग्रीर जब जब वह शास्त्रमें पड़ेगा यह बात कि हाँ देखो ठीक लिखा, यह ही तो बात है । देखो तत्त्वश्रद्धान म्रात्मानुभूति एक ऐसा दृढ़ ज्ञेय तत्त्व है कि जिसके श्रद्धानसे यह श्रद्धान होता कि भगवानके बचन सब सत्य होते । भगवानने नरककी बात बतायी, स्वर्गकी बात बतायी, तीन कालकी बात भी आयी ऐसा कौन होता है, कौन कैसे होते रहेंगे, यह सब निर्देश बड़े परोपकारके है । स्वर्ग है इसकी पहिचान क्या ? जाकर बतावे कोई तो हम मानें । कोई यों हठ करने लगे कि नरककी बात बताये कोई तो हम मान लें। जितने भी कथन हैं सब परोक्षभूत कथन हैं, उन सब परोक्ष कथनोंमें श्रद्धापनेको जान डालने वाला श्रद्धान है तो तत्त्वश्रद्धान । जब प्रयोजन-भूत इन ७ तत्त्वोंमें हम परख करते हैं तब वहाँ जैन शासनमें कही हुई बातसे जरा भी हटकर बात नहीं है, ठीक सही-सही है' हम अपनी अनुभूतिमें जिस विषयको उतार सकते है वह विषय जैन शासनमें बिल्कुल सही-सही है । यह ज्ञान हो तो इसके बलपर यह पूरा प्रमाण हो जाता है कि ऐसे प्रभुके उपदेशमें जो जो कुछ कथन म्राया वह सब सही है । म्रनुभवका बल बहुत बड़ा बल है म्रौर पूर्ण प्रमाणीभूत बल है।

१२२--ग्रन्तस्तत्त्वकी प्रतिपद ग्रन्तः उद्योतमानता---

जो एकस्वरूप, मेरा सहजस्वरूप जो चिरकालसे ढका हुग्रा है, व ज्ञानबलसे उसमे से निकाल कर नजरके सामने रखा है, ज्ञानबलसे उस तत्त्वको बस निरखते रहो। सबसे बड़ा काम, महान काम याने जिससे बढ़कर ग्रौर कुछ बात न हो, बस यही बात है। ग्रपने ग्रापमें निरन्तर उस सहज-स्वरूपको निरखनेका प्रयोग बनावें। एक ही काम करनेका है। जब इसमें नहीं टिकते, यह ज्ञान वाला काम है ना, केवल जानता रहे, इसमें न टिके तो ध्यान बनालो। इसका बार बार चिन्तन करें, इसमें न टिकें तो तपत्रचरणमें लगें, संयममें लगें, तपमें लगें। सब कुछ करना है—केवल एक इस परम ब्रह्मके लिए, क्योंकि "परमब्रह्मका दर्शन चहुंगति दुःखहारी" समस्त संसार संकटोंको टालने वाला परम ब्रह्मका दर्शन है। जिसके परमब्रह्म पूर्ण प्रकट हो गया ऐसे परमात्माकी हम भक्ति करते हैं ग्रौर वहाँ स्वरूपको समभा कि यह हूँ मैं। मैं वह हूँ जो हैं भगवान, जो मैं हूँ वह हैं भगवान। मैं के मायने स्वरूप, न कि ग्रादमी न कि गधा, न कुत्ता। इनकी तुलना नहीं करना है। मेरा जो सहज प्रकाशमान चैतन्यस्वरूप है उसे 'मैं' स्वीकार करके बोलें। जो मैं हूँ वह हैं भगवान सहज आत्मस्वरूप निरखा ना, इसीलिए इतना निकट सम्बन्ध है भक्तमें प्रभुसे। तो ऐसा यह मेरा सहज स्वरूप जो निरन्तर सबसे निराला है यह रूप है ग्रौर प्रत्येक पर्यायमें, हर तत्त्वमें, प्रत्येक पदमें जो ग्रन्तः उद्योतमान है वह नहीं छूटा। मनुष्य मिट गया, मगर जीवत्व नहीं मिटा। देव मिट गया मरघ जीवत्व नहीं मिटा। ग्रनेक पर्यी बदल गई, गुणस्थात बदल गए, मगर जीवत्व नहीं मिटा। प्रत्येक पदमें जो ग्रतः

1

( ७४ )

उद्योतमान है ऐसे इस सहज चैतन्यस्वरूपको नमस्कार हो । १२३—परिस्थितिवज्ञ करने पड़ रहे काममें ज्ञानीको अनास्था—

लोकमें ग्रब तक चैतन्यस्वरूपको निरखनेका ही काम नहीं किया, इसका फल है कि संसारमें हम ग्राप रुलते चले ग्रा रहे, जन्म मरण पाते चले ग्रा रहे। तो क्यों जी, कोई कहे कि रोजिगारमें न जायें क्या ? हाँ न जावो । अगर यह करते बने तो मत जावो । चेतनाके अतिरिक्त सब बेकार बात है । करो, यह ही करो । जब यह करते नहीं बनता तो सब कुछ भ्रौर बातें करनो पड़ती है । करनेका काम तो यह है ग्रौर करने पड़नेके काम बहुत हैं। क्या करे ? जब नहीं है इतना साहस । इतना साहस कब बन सकता जब तत्त्वबोध हो, निरारम्भ हो, निष्परिग्रह हो । तब ऐसी स्थिति बन सकती, वहाँ भी सदा नहीं बनती, किसीके बनती । तब फिर यहाँ श्रावक स्थितिमें जहाँ गुभोपयोगकी प्रधानता है, इस स्थितिमें जितना हम पा सकें उसकी रुचि करें। तो यह करना पड़ रहा है सब रोजिगार । करना पड़ रहा है, ऐसा मानो । यह जीवनमें करनेका काम है यह विश्वास न करो नहीं तो बड़ा अंघेरा रहेगा, तिरनेका समय न आयगा। करना पड़ रहा है, सम्हालना पड़ रहा है। इस सहज चैतन्यस्वरूपमें सहज परमात्मतत्त्वको यह काम करनेके हैं क्या ? परिस्थितियाँ हैं ऐसीं । इन सब कामोंमें त्रिवर्गका साधन गृहस्थको करना पड़ता है ग्रौर जब गृहस्थ धर्ममें ग्राये हैं, सब कुछ करना पड़ता है तो इतने पर भी विवेक बुद्धि ज्ञान सही रहे, जिन्दगी हमारी इसलिए है यह प्रकट नजरमें रहे। गले पड़े बजाय सरे। लौकिक बातोंमें यह न फँसे। यह कहावत प्रसिद्ध है - क्या करें, गले पड़े बजाय सरे । कोई समस्या ऐसी म्रा गई कि जिससे परिस्थितिवश उससे हट नहीं सकते, करना पड़ रहा है तो कहते हैं कि क्या करें, गले पड़े वजाय सरे । यह अ्रहाना कैसे चला ? एक ऐसा चित्रण करो कि होलीके दिनोंमें जब बहुतसे लोग इकट्ठे होते हैं तो सभी लोग एक दूसरेपर रंग, गुलाल, कीचड़ ग्रादि छोड़ते हैं, एक दूसरेके गले मिलते हैं, एक दूसरेसे हँसी मजाक करते हैं । एक कोई ऐसी ही कुछ मित्रोंकी टोली थी, एक मित्रने धोखेसे एक मित्रके गलेमें ढोल डाल दिया याने उसकी हँसी उड़ानेके लिए मजाक किया तो उसने उस समय क्या चतुराई खेली कि झट दो लकड़ियाँ उठाकर बजाना, नाचना शुरू कर दिया । लो उसकी वह मजाक शोभाके रूपमें परिणत हो गई । तो यही दशा श्रावक जनोंकी है । श्रावकजन यह सभफ्तें कि ये गृहस्थीके प्रसंग सब करने ५ड़ रहे हैं, ये मेरे कर्तव्य नहीं हैं । इनको भली भाँति विधिपूर्वक निपटानेमें ही शोभा है, इस श्रावक दशामें निष्परिग्रहताकी स्थिति बन नहीं पाती, यहो कारण है कि मुनिजन इस गृहस्थीके जंजालको सदाके लिए छोड़कर एकान्त वनमें रहकर तपक्ष्चरण कर ग्रपना कल्याण करते हैं ।

उदयति न नयश्रीरस्तमेति प्रमाणं, क्वचिदपि च न विद्यो याति निक्षेपचक्रम् ।

किमपरमभिदद्मो धाम्नि सर्वंकषेऽस्मिन्ननुभवमुपयाते भाति न द्वैतमेव ॥३॥ १२४—स्याद्वादसम्मत नयविधिसे वस्तुपरिचय—

जिस ग्रखण्ड निज चैतन्य स्वरूपके दर्शनका संदेश दिया है आचार्य संतने पूर्व कलशमें, उस ग्रखण्ड चिद्रूपको समभतनेका उपाय है क्या ? एकदम ही कोई उस शुद्धनयके विखयभूतमें प्रवेश करनेमें समर्थ नहीं है, तो उसके जाननेके कोई उपाय तो हैं हो । उन उपायोंमें पहले नयको ही बात ले लीजिए । वस्तु प्रत्येक द्रब्यपर्यायात्मक है । भले ही जब उसके ग्रखण्ड स्वरूपपर दृष्टि देते हैं तब वहाँ, द्रब्यपर्यायका विकल्प नहीं रहता, किन्तु द्रव्य, पर्याय कही मिट नहीं गई, यह उस द्रष्टाकी एक समाधि

#### ( ٧٧ )

की स्थिति है, पर द्रव्यपर्यायात्मक वस्तु सदा रहती है । जिसे कहो बनना, बिगड़ना ग्रौर बना रहना । ये तीन बातें प्रत्येक सत् में होती है जिसका दूसरा नाम है उत्पाद व्यय घ्रौव्य । उत्पाद, व्यय तो कहलाये पर्याय और घ्रौव्य कहलाया द्रव्य । जो बने बिगड़े वह तो है परिणति स्रौर जो निरन्तर बना रहे वह है द्रव्यस्वरूप । तो पर्याय न हों तो कोई सत् हो सकता है क्या ? ग्रौर, द्रव्यत्व न हो, ध्रुवत। न हो तो कोई सत् रह सकता है क्या ? प्रत्येक सत् द्रव्यपर्यायात्मक है । तब उस पदार्थके विषयमें जानकारियाँ जिलनी चल सकेंगी वे द्रव्य ग्रौर पर्यायकी दृष्टिके ग्राधारपर चलेंगी । द्रव्य-दृष्टिसे जाना कि पदार्थ नित्य है, पर्यायदृष्टिसे जाना कि पदार्थ ग्रनित्य है। तो इन दौनों दृष्टियोंका ग्राधार लेकर प्रतिपादन करना सो स्याद्वाद है । स्याद्वादकी कहीं मिट्टी पलीत न करना कि यों दो धर्म रख दो, जैसे जीव नित्य है अनित्य नहीं, यह स्याद्वादकी मिट्टी पलीत क्यों कहलाती कि दोनों धमोंमें विरुद्ध कुछ नहीं कहा गया । नित्य है उसका भी निष्कर्ष है कि घुव है, ग्रनित्य नहीं है इसका भी निष्कर्ष है कि छुव है । यहाँ विरुद्ध दो धर्मोंमें एक वस्तुमें ग्रवस्थान नहीं दिखाया गया है, जब कि वस्तु द्रव्यदृष्टिसे नित्य है, पर्यायदृष्टिसे नित्य नहीं है । यों नित्यपना ग्रौर ग्रनित्यपना ये दोनों परस्पर विरुद्ध धर्म हैं ग्रौर उनका एक सत्में ग्रावास बताया गया है । ग्रावास कहीं भिन्न-भिन्न समयमें नहीं है । दोनों ही धर्म एक साथ हैं । कहीं ऐसा नहीं है कि उत्पाद व्यय कहते हों कि म्रब यह घौव्य ग्रपनी कला खेल रहा है, इसको निगटने दें, फिर हम ग्रपना काम करेंगे या उत्पाद व्यय भ्रौव्यसे कह दें कि भाई तुमको बहुत समय हो गया, ग्रब तुम चुप बैठो, ग्रब हमें काम करनेका मौका दो । हम भी सत्में अपना काम करें या घ्रौव्य उत्पादसे प्रार्थना करे । यह तो वस्तुगत धर्ममें है, दोनों ही तथ्य याने द्रव्यत्व व परिणमन एक साथ वस्तुमें हैं ।

१२५-द्रव्याथिक व पर्यायाथिकनयका विषय एवं नयपरिचयका प्रयोजन-

( কলয় ৩ ) 👘 🖓

पदार्थ द्रव्यपर्यायात्मक है ग्रौर द्रव्यदृष्टिसे वस्तुका परिचय बनाया और पर्यायदृष्टिसे परिचय बनाया इसीका ही नाम है द्रव्याधिकनय और पर्यायाधिकनय । तो द्रव्यपर्यायात्मक वस्तुमें जो द्रव्यका मुख्यतया ग्रनुभव करे सो द्रव्याधिकनय । वहाँ भी यह न जानना कि द्रव्याधिकनयका विषय एकमात्र द्रव्यत्व है । विषय तो किसी भी ज्ञानका वस्तु ही होता है ग्रौर वह द्रव्यपर्यायात्मक है, पर द्रव्यपर्यायात्मक वस्तुमें द्रव्यत्वको मुख्यतया ग्रनुभवें तो वह द्रव्याथिकनय है । इसी प्रकार ऐसा न जानना कि पर्यायाधिकनयका विषय मात्र पर्याय है । विषय तो वस्तु ही रहेगा, क्योंकि अवस्तु किसी भी ज्ञानका विषय नहीं बनता । वस्तु द्रव्यपर्यायात्मक है । तो द्रव्यपर्यायात्मक वस्तुमें जब पर्यायको मुख्यतया ग्रनुभवा जाता है तो वह पर्यायाथिकनय कहलाता है । तो द्रव्याथिकनयसे ६ तत्त्वोंको देखो, पर्यायाधिकनयसे ९ तत्त्वोंको देखो और उसमें परिचय बनाम्रो। जब उन ९ तत्त्वोंको म्रभेदकी अभिमुखता पूर्वक देखा तो यह ही द्रव्याथिकनयका विषय बना, जब भेदकी ग्रभिमुखता पूर्वक देखा तो यह ही पर्यायाथिकनयका विषय बना । लो इन ९ तत्त्वोंको जब द्रव्यपर्याय दोनोंसे न छुवा हो मात्र एक जीवस्वभावको देखा उस समय तो नयश्री उदयको प्राप्त नहीं होती । यहाँ नय ग्रस्तमित हो गया । देखिये—इस स्थितिमें, इस ग्रनुभवकी स्थितिमें जो विषय हुआ है वह एक है, इस प्रकारके विकल्पसे भी रहित है । केवल एक स्वभावानुभव ग्रौर सहज ग्रानन्दमय स्थिति है, वहाँ यह मैं एक हूँ, इस तरहकी बुद्धि जगे तो वही सब व्यक्तिपना आ जाता है । तो ऐसे उपयोगमें व्यक्तित्वसे रहित, केवल, द्रव्ययर्यायसे ग्रालीढ नहीं, किन्तु एक स्वभावरूप वस्तुका मुख्यतया अनुभव करे, वहाँ नयश्री

( 98 )

( समयसार कलका प्रवंबन प्रथम भाग )

उदयको प्राप्त नहीं होती । देखो ग्रखण्ड तत्त्वकी समफके लिए नयोंका प्रकाश चल रहा है, पर नय भी एक अपने प्रयोजनमें ऐसे बँघे सजे रहते हैं कि वे ग्रपनेको बलिदान करके भी इस साधकको एक लक्ष्यमें पहुंचानेमें सहयोगी होता है । तो पदार्थोंके जाननेके उपायोंमें ये नय बहुत सहयोगी है । १२६—प्रमाणसे वस्तुका पूर्ण परिचय व प्रमाण परिचयका प्रयोजन—

अब नय और प्रमाणके आधारमें एक बात और समभिये । निक्षेप - निक्षेप कहते हैं न्यास को, व्यवहार को । ये चार प्रकारके होते हैं--नाम निक्षेप, स्थापना निक्षेप, द्रव्यनिक्षेप ग्रौर भाव-निक्षेप । नाम रख दिया ग्रमुकचन्द, ग्रमुकलाल, अमुकप्रसाद । नाम निक्षेपकी बात देखिये—ब्यवहारमें यह नाम निक्षेप कितना प्रयोजनवान है । नाम रखे बिना क्या कोई लेन-देन चल सकता ? क्या कोई किसोको बुला सकता ? क्या कोई किसीसे कुछ बात कह सकता ? कुछ भी तो नहीं काम चल सकता । नाम बिना जब लौकिक काम नहीं बनते तो फिर तत्त्वज्ञानके प्रसारका काम कैसे बन सकेगा ? ग्राश्रव, बंध, संवर, निर्जरा, जीव, ग्रजीव, पुण्य, पाप, सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र श्रादिक ये सब नाम ही तो हैं । तो नामनिक्षेत्र बिना किसी प्रकारका व्यवहार नहीं चलता ग्रौर तीर्थकी प्रवृत्ति भी नहीं करा सकते । तो यह नाम निक्षेप कितना सहयोगी है इसका म्राप लोग स्वयं श्रनुभव कर रहे होंगे । ग्रगर नाम निक्षेपकी बात न हो तो ग्रापका यह विशाल मंदिर बनवानेका काम भी कठिन हो जाय । स्रभो तो किसी ने फर्स बनवाया, किसी ने बेदी बनवाया, किसी ने गेट बनवाया, सबके नाम उसमें लिख जाते हैं, नामकी वजहसे ही ग्राप मंदिर बनवा लेते हैं । ग्रगर म.नलो सबका एक नाम रख दिया जाय खचेड़ूमल, अब वहाँ कोई दान दे तो वहाँ नाम लिखा गया खचेड़ूमल । तो इससे तो उस दान देने वाले भाईको ज्ञान्ति न मिली, क्योंकि उसके मनमें यह बात न आ सकी कि यह तो मेरा ही नाम लिखा गया। तो ये मिन्न भिन्न नाम हैं, इनसे जो व्यव-हार चलता है वह नाम निक्षेप है, ग्रौर जो नामसे समभा इसों जो यह जानकारी की कि जिसका यह नाम है वह यह चीज है । जैसे मानों ग्रन्थ ही पढ़ रहे उसनें लिखा है द्रव्याधिक, बाँचा तो

( কলহা ১ )

शब्द । नाम का ही तो बोध किया । ग्रब उसमें यह परिचय बनाया कि जिसका यह नाम है वह यह तत्त्व है, यह विषय है । लो स्थापना हो गई । वहाँ स्थूल रूपसे जो व्यवहारमें स्थापना चलती है, मूर्तिमें यह पार्श्वनाथ हैं, यह ग्रादिनाथ हैं, ग्रथवा जिनका स्टेचू बना—महात्मा गाँधीका या ग्रन्य किसी नेताका या कोड़ी सतरंजमें यह बादकाह है, यह बजीर है ग्रादिक जो स्थापनाका भाव है उसका व्यवहार स्थापनानिक्षेपका स्वरूप है । पर मूलमें देखो कि प्रत्येक शब्दज्ञानके साथ स्थापना लगी हुई है ग्रौर साथ ही उसमें पूर्वापर परिणतियोंका भी घ्यान जमा हुग्रा है, वह द्रव्यनिक्षेप है, ग्रौर उसमें वर्तमान पर्यायका जो बोध चल रहा वह भावनिक्षेप हुग्रा । तो ये चारों निक्षेप ज्ञानमें सहयोगी हैं । ग्रब इन निक्षे के दारा जब हम ग्रागे बढ़े ग्रौर नय प्रमाणसे सब प्रकारका परिचय पाया, ग्रब सब कुछ जाननेके बॉद एक ग्रखण्ड ज्ञानस्वभावका जो एक बाह्य परिचय हुग्रा उस ही परिचयको ज्ञानमें ढाला ग्रौर ज्ञान द्वारा ग्रंपने ही इस ज्ञानस्वभावको विषय बनाया ग्रौर वहाँ जो एकरसता होनेपर श्रनुभव जगा उस भनुभवकी स्थितिमें निक्षेपका पता ही नहीं । उससे ग्रतीत यह श्रनुभूतिका भाव है । १९६- श्रद्वतानुभवका बिक्लेषण—

अलण्ड ज्ञायकतत्त्व जब एक अपने अनुभवमें आता है, प्रमाण, नय, निक्षेपको तो बात क्या, कुछ ढैत ही प्रकट नहीं होता, बुद्धिमें नहीं हैं ऐसा यह ग्रद्वैतानुभव है । कहीं यह न समझना कि उसने यह निर्णय किया हो कि जगतमें मेरे सिवाय कोई दूसरा है नहीं । जगतमें पदार्थ ग्रनन्त है । ग्रनन्तानन्त जीव, अनन्तानन्त पुद्गल, एक धर्मद्रव्य, एक अधर्मद्रव्य, एक आकाशद्रव्य और असंख्यात काल द्रव्य है, यह सब है मगर यहाँ ग्रनुभवकी स्थितिमें निज ग्रद्वैतका ग्रनुभव किया गया है। कहीं भी विकल्प नहीं चल रहे उस स्थितिकी बात कही जा रही है कि सर्वंकष याने सारे विकल्पको जो दूर भगा दे, इस प्रकारका जो एक अखण्ड ज्ञानस्वरूपका अनुभव है वह ब्रनुभव प्राप्त होनेपर फिर द्वैत ही नहीं प्रतिभासित होता । इस प्रकार ग्रन्थकार यहाँ प्रत्येक परिचयोमें संकेत दे रहे हैं उस क्रखण्ड ज्ञानस्त्रभाव का । उस रूप जो ग्रहंका ग्रनुभव करे, मैं यह हूँ, उसका बंघन दूर होता है, वह संसारसे पार होता है, मुक्तिके निकट होता है । अपने ग्रापको ग्रनुभव करो कि मैं ज्ञानमात्र हूँ, ज्ञानमात्र ग्रनुभव करना एक ऐसा अमृतपान है कि जिसमें जन्म जरा मरण रोग शोक चिन्ता विकल्प भय आदिक समस्त संकट अनुभवको निरखसे एक साथ ही दूर होते हैं । सो यह निज ज्ञायक स्वभावका अनुभव यही एक आचार्य सतोंके समस्त उपदेशोंका लक्ष्य है । वास्तविक परिचय तो ग्रनुभवमें मिलता है । परिचय तो लिया जाता है, लक्ष्य भी लेते हैं । जैसे खानेकी चीजके रसोंका परिचय लोग करते हैं, कराते हैं, बोलते हैं, पर रसोंका ग्रन्य प्रकारसे ज्ञान करना, बताना, बोलना ग्रौर एक उसको खाते हुए में समझना जैसे इन दो समफोंमें ग्रन्तर है ऐसे ही इस ज्ञायक स्वभाव सहज परमात्मतत्त्वके परिचयमें ग्रौर ग्रनुभूत होनेपर होने वाले परिचयमें ऐसा ही अन्तर समक्तिये और प्रारम्भमें यह ही तो एक अन्तर बताया गया कि सम्यक्त्वसे पहले होने वाला तत्त्वज्ञान मिथ्याज्ञान है ग्रौर सम्यक्त्व होते ही वही तत्त्वज्ञान सम्यग्ज्ञान कहलाता है । क्या सम्यक्त्वसे पहले ऐसा तत्त्वज्ञान था जो वस्तुस्वरूपके विपरीत था ? वस्तुस्वरूपके विपरीत हो तो ऐसे ज्ञान द्वारा वस्तुका परिचय अनुभव सम्यक्तव नहीं बन सकता । वह सारा तत्त्वज्ञान तो अनन्तानुबंधी कणायके उपराम, क्षय, क्षयोपरामका हेतुभूत है वह समस्त तत्त्वज्ञान सही है सम्यक्त्व होते ही वह सानुभव हो जाता है। जब अनुभव होता है उस समय प्रमाण, नय, निक्षेप आदिक कुछ भी उदयको प्राप्त नहीं होते ।

( 00 )

१२६--ग्रखण्ड ग्रन्तस्तत्त्वके ग्रनुभवमें द्वैतकी ग्रग्नतिभातता--

( 95 )

-प्रकरण यह चल रहा है कि जिस समय अखण्ड निज चैतन्यस्वरूपका अनुभव होता है उस समय प्रमाण, नय, निक्षेपकी तो बात ही क्या कहें कुछ दूसरी बात वहाँ प्रतिभात ही नहीं होती । ऐसी बात सुनकर कुछ ग्रन्य दार्शनिक बड़े खुश होंगे । ज्ञानाढैतवादी यहाँ कह सकते हैं कि बहुत ग्रच्छा कहा, ग्रौर इतनी ही बात क्यों ? कभी भी दूसरा कुछ है ही नहीं है। बस ज्ञान ही ज्ञान सब कुछ है, ज्ञानके ग्रतिरिक्त ग्रौर कुछ नहीं, ऐसा ग्रन्य दार्शनिक कह सकते हैं। हमको जो कुछ दिख रहा, जाननेमें त्रा रहा श्रमुक तमुक यह सब अम है । यह सब ज्ञानकी ही परिणति है। यहाँ कुछ है नहीं । ग्रौर मोटे रूपसे कोई यों सोच ले कि ज्ञानमें ग्राये, तो हैं, ज्ञानमें न ग्राये तो नहीं है । इसीसे बढ़कर यहाँ तक ग्रारेकामें चला जायगा कि बस ज्ञान ही है ग्रन्य कुछ नहीं है, पर यहाँ इसका यह ग्रर्थ न लगेगा कि दूसरा कुछ है ही नहीं, किन्तु ज्ञानानुभूतिके समयमें उस व्यक्तिके लिए, उस पुरुषके लिए दूसरा कुछ भी ज्ञानमें प्रतिभासित नहीं हो रहा। चीजें तो सब है, सब बाहर पड़ी हैं, अनन्तानन्त जीव हैं, अनन्तानन्त पुद्गल हैं, एक धर्मद्रव्य, एक अधर्मद्रव्य, एक आकाशद्रव्य और असंख्यात कालद्रव्य है, पर रहो । यहाँ यह बात बतायी जा रही कि जब यह ज्ञान बाहरी बातोंका उपयोग तजकर केवल एक अपने स्रोतभूत सहज ज्ञानस्वरूपको ज्ञानमें लेता है, देखता है और बड़े धीरे गुप्त अपने आपमें मिल करके उसके अन्तः अनुभूति होती है उस अनुभवकालमें वहाँ दूसरा कुछ भी प्रतिभासित नहीं होता । विज्ञानाद्वैतवादी एक बौद्धोंका भेद है। ये ज्ञानको नित्य. नहीं मानते । मानते तो अनित्य ही हैं किन्तु यह ज्ञान ही ज्ञान पदार्थ है, दूसरा ग्रौर कुछ नहीं । तब दूसरे जो नित्य ज्ञाननादी हैं ब्रह्मवादी वे यहाँ प्रसन्न हो सकते । बहुत ठीक कहा जा रहा । ज्ञानमात्र है, ब्रह्ममात्र है और वह ध्रुव है, नित्य परिणामी है, वह ही जगतमें है, दूसरा ग्रौर कुछ नहीं । सर्वं वै खल्विदं ब्रह्म नेह नानास्ति किञ्चन । दूसरा कुछ है ही नहीं । जो कुछ दूसरा नजर स्राता है वह सब इस ब्रह्मकी ही पर्याय है । स्राराम तस्य पश्यन्ति, न त पश्यति कश्चन, लेकिन यह बात यहाँ नहीं कहा जा रही, क्या कहा जा रहा है सो सुनिये । १३०-स्वमें उपयुक्त होनेपर प्रमाणादिसे निर्णीत भी अन्य सतोंकी अप्रतिभातता-

इस ग्रखण्ड चैतन्यस्वभावके ग्रनुभवके ग्रानेपर दूसरा कुछ भी प्रतिभात नहीं होता । इसके मायने है कि दूसरा सब कुछ है पर प्रतिभास नहीं होता । जो दार्शनिक यह कहते कि दूसरा कुछ है ही नहीं । केवल एक ज्ञानमात्र ब्रह्मस्वरूप ही तत्त्व है, ग्रन्य कुछ नहीं, वे निष्पक्ष चिन्तन करेंगे तो समफ लेंगे कि यह बात नहीं है । यह तो सब हम ग्रापके ग्रनुभवकी बात कही जा रही है । तो ज्ञान का स्वरूप, ज्ञानका स्वभाव, ज्ञानकी कला, जो कुछ है वह सब ज्ञानमें ग्राये ऐसा ज्ञानका स्वभाव है । यहाँ हम ग्राप छद्मस्थ जो कुछ एक जगह ज्ञान लगाते हैं, जिसे ग्रन्थ जगह न लगायें तो वही प्रतिभास में ग्राता ग्रौर एक ग्रात्मस्वरूपमें लगाये तो वही वही प्रतिभासमें ग्राता है, यह एक हमारी ही स्थिति है ऐसी, पर जो ज्ञानी है, प्रभु है जिसमें उपयोग जुड़ता नहीं, जोड़ना, लगाना नहीं पड़ता, उपयोग सहज चलता रहता उनको सब कुछ प्रतिभास हो जाता है । ग्रौर यहाँ कुछ थोड़ा ग्राया ना प्रतिभास, वहाँ उसपर यही मान बैठें कि दूसरी चीज कुछ नहीं है, तो ज्ञानका काम समाप्त है फिर ज्ञान ही कुछ नहीं, जीव ही कुछ नहीं तो फिर यहाँ चर्चा किसकी ? इसलिए प्रमाण, नय, निक्षेप इनका भी महत्त्व है ग्रौर यह पदार्थोंका विश्लेषण कराता है, जानकारी कराता है, यों ही न कहना कि यह सब ब्यवहार है । ग्ररे भाई एक उग्वारकी चीज होती है । उसे तो उसी कथन रूपमें पानेको का करताया गया । ( कलझ १ )

उपचारके प्रयोजनको न दृष्टिमें लेकर केवल जिन शब्दोंमें उपचारकी कथनी की गई उन ही शब्दोंमें उपादानतया सही समभ लेना उसे कहते हैं उपचार, वह ग्रसत्य है । पर उपचारका भी नाम व्यवहार है श्रौर तत्त्व प्रकट करनेका भी नाम व्यवहार है ग्रौर प्रमाण, नय, निक्षेपके द्वारा वर्णन करना, कथन करना इसका भी नाम व्यवहार है । तो उपचारका नाम व्यवहार है, ग्रौर उपचारके प्रकरणमें कह दिया जाय कि व्यवहार भूठा है, जो जैसा कहा वैसा नहीं है ग्रौर भाँति है, इससे सब व्यवहारोंमें यह बात लगा लेना मूढता है। देखिये दूध ग्रनेक प्रकारका होता है, गायका दूध, भैंसका दूध, बकरीका दूध ग्रौर एक ग्राकका भी दूध होता है। यह ग्राकका दूध ऐसा होता है कि इसके लग जानेसे कहो ग्राँखें फूट जायें, या कोई पी ले तो कहो मरणको प्राप्त हो जाय । ग्रब कोई ग्राकके दूघको ही दृष्टिमें रखकर यह रखकर यह कहने लगे कि दूघ जहरीला होता है तो उसका यह कथन मिथ्या है। वहाँ यह समभना चाहिए कि आकके दूधके लिए ऐसा कहा गया है न कि गाय, भैंस, बकरी ग्रादिके दूधके लिए । ये सब दूध तो बड़े पौष्टिक होते हैं । इनका प्रयोग तो घर घरमें होता है । ये सब दूघ तो हम श्रापके लिए बड़े उपयोगी हैं । इसी बजहसे खानेकी चीजोंमें दूघको बहुत ग्रधिक महत्त्व दिया गया है । तो यह व्यवहार कथन है,व्यवहार मिथ्या होता है,ऐसी ऐकान्तिक घोषणा करना निपट ब्रज्ञानता है । क्योंकि यहाँ विवेक न रहा । उपचार मिथ्या है, सो जिन शब्दोंमें कहा गया उन ही शब्दोंमें यदि कोई समक्षे तो वह मिथ्या है, उसका ग्रभिप्राय समक्तना चाहिए । जैसे किसीने कहा घीका घड़ा लावो । ग्रब कोई समफे कि जैसे लोहे, ताँबे, पीपल ग्रादिके घड़े होते हैं वैसे ही घीका भी घड़ा होता तो भला बतलावो वह घीका घड़ा कैसे ला सकेगा ? अरे वहाँ यह समफना चाहिए कि जिस घड़ेमें घी रखा है वह लावो यह कहा गया है । तो भैया सब जगह प्रयोजनको समभों, शब्दोंमें न ग्रटकें।

( 98

१३१--उपचार, व्यवहार व निञ्चयसे अतीत अन्तस्तत्त्वके आश्रयताका संदेश---

उपचारमें और व्यवहारमें यही अन्तर है कि व्यवहारमें तो जो बात जिस ढंगसे कही गई वह उस ढंगमें सत्य है। जैसे कर्मानुभागका उदय पाकर जीवमें कर्मका बंघ हुग्रा, यह एक सत्य घटना है। ग्रब उसमें कोई ऐसी कर्त्तु त्वबुद्धि रखें कि कर्मने जीवकी परिणति की तो उसका यह कथन मिथ्या है। वह उपचार कथन होगा। यहाँ प्रयोजनके ज्ञाता होकर इस बुद्धिसे दूर हों कर्मद्रव्य पृथक् है, जीवद्रव्य पृथक् है। सबका ग्रपने अपनेमें जुदा-जुदा परिणमन होता है, कोई किसीका परिणमन नहीं करता। निमित्त नैमित्तिक योग तो है, सो व्यवहारदृष्टिमें यह सब यद्यपि भूतार्थ है, सत्य है, जब एक भेदरूपसे, इस परिणतिके रूपसे कथन करते हैं तब व्यवहार भूतार्थ है, लेकिन जब समस्त भेदभावोंसे प्रतीत द्रव्यपर्यायको निरखते हैं, एक द्रव्यस्वभावका अनुभव करते हैं तो यह प्रभूतार्थ है, ग्रब यह तो एक समाधिरत पुरुषका काम है। वह हम आप भी कर सकते हैं। हम आपमें भी वैसी पात्रता है। बाहरी बात जो अपने उपयोगमें बसा रखी हैं, वे सब बेकारकी बातें हैं। ऐसा बोध रखकर समाधिमें रत होनेका पौरुष करें। ज्ञानदृष्टि वाले जीवकी एकदम सीघे उस ही जानस्वभावमें दृष्टि जायगी और जो ग्रज्ञानीजन है उनको योग वाली, पर्याय वाली बात दृष्टिमें प्रायगी, वह प्रमुक है यह तमुक है ... ग्रौर जो ज्ञानी पुरुष हैं उनकी दृष्टि सीधे भूतार्थपर जायगी। सभी विकल्पोके प्रसादसे विकल्पसे दूर होकर निजके प्रतापसे कैवल्य स्वरूपका अनुभव प्राप्त होता है। 1 ( 50 )

शान्तिलाभके लिए अपनेको ग्रपना उपयोग कहाँ लगाना है ? देखिये-उपयोग कहीं न कहीं लगे बिना रहता नहीं है । खास कर पर संसारियोंमें यह उपयोग भ्रमा ग्रब तक, बाहरी पदार्थोंमें उपयोग लगाया, तो उसका फल कुछ अच्छा नहीं निकला, दुःख ही दुःख निकला । कल्पनासे सुख मान लिया था कि इसकी प्रीतिसे मुभे सुख मिलेगा इस वस्तुसे मुभे सुख मिलेगा, ऐसा मान लिया था, लेकिन जब उनमें लगकर चला तो फल मिला ग्रन्तमें दुःख, तो यह निश्चित बात है कि संसारके जितने भी सुख हैं सब सुखोंका फल है अन्तमें दुःख । फिर निरख लो जिस जीवपर, मनुष्यपर हम विश्वास रखे हैं कि वह मेरा है और उससे मुफको सुख शान्ति है, वही मेरा सब कुछ है, तो जीवनमें वह उद्बोघ हो जाता है । जब किसीसे सुखकी ग्राशा रखे हैं ग्रौर हो गया वह प्रतिकूल तो उसके प्रति बड़ा कठिन दुःख होता है। अगर किसीसे ग्रयने सुखकी अश्वा न हो तो वह दुःखका कारण भी नहीं बनता । इससे ग्रगर कुछ सुखकी ग्राशा कर रखी हो, ग्रपना सम्बंध बना रखा हो श्रौर वही हो जाय प्रतिकूल तो देखो कितना दुःखका वातावरण बन जाता है । ग्रौर, कदाचित मान लो जीवन भर भी कोई विनयशील रहे, ग्राज्ञाकारी रहे, कभी विषादका वह कारण न बने, इतने पर भी म्रन्त समयमें क्या होता है ? चूँकि उसमें उपयोग लगाया, उसमें सुख माना, भूल त्रे रहा ही है, भूलका फल तो दुःख ही है, उस उस वियोगके समयमें सारी जिन्दगी भर सुख भोगनेका कसर निकल श्राती है। इतना दु:ख होता है कि ग्रागे भी उसे कष्ट भोगना पड़ता है, इसलिए जो जीवनमें विषयोंसे, उपेक्षाभावमें रहता है, ज्ञाता द्रष्टा रहता है, वह जानता है कि ऐसा होता है पुण्य पापका फल । यहाँ मेरा कुछ नहीं है, ऐसा मानकर अगर चलें तो उसको मरण समयमें क्लेश न होगा । जो विषय सुखोंमें ग्राशक्त रहता है उसको वियोगके समयमें बहुत दुःख होता है ।

१३३-समागत विषयसाधनोंको भिन्न ग्रसार व बिनश्वर जान लेनेका परिणाम---

पहले से सही जान लेनेकी बातका फल ग्रच्छा होता है, जान लिया कि उन सबका वियोग होगा, जिन जिनका घरमें संयोग हुग्रा है उन सबका वियोग होता है, ऐसे पहलेसे ग्रगर मान रहे हों और किसींका वियोग हो जाय तो ग्राप यह कहेंगे कि लो हम तो पहलेसे ही जानते थे, कुछ ग्रनहोनी नहीं हुई है, उससे चोट नहीं ग्राती । ग्रौर, जिसके बारेमें ऐसा सोच रहे हैं कि मरते तो ग्रौरों के है, हमारे पुत्र, हमारे घरके लोग, ये कहीं मरनेकी चोज है ? मुखसे बोल जायेंगे, राजा राणा ग्रादि ग्रनित्यभावनाके गायन, किन्तु श्रद्धा उल्टी ही रहती है तो जब कभी वियोग होता है तो उन समय बड़ा कठिन दुःख होता है । ग्रच्छा बताग्रो—यह फर्क कैसे ग्रा गया कि कोई पुरुष विवाह शादी बारातमें हजार रुपयेकी ग्रातशबाजी फूंक देता है फिर भी वह उसका कष्ट नहीं मानता ग्रोर कहीं १) का कोई एक पेन (कलम) गुम जाय तो उसका वह बड़ा कष्ट मानता है । तो उसमें यह अन्तर किस बातका ग्राया ? ग्ररे उस ग्रातशबाजी के बारेमें उसने यह निर्णय कर रखा था कि यह तो फुकनेकी ही चीज है ग्रीर उस कलमके बारेमें उसने ग्रगना ऐसा कोई निर्णय नहीं बनाया था । कलमके विषयमें तो उसका यही निर्णय बना हुग्रा था कि यह तो मेरी ही जेबमें रहेगी, मेरे ही हाथमें रहेगी । बस पहले से इस प्रकारका निर्णय बना हुग्रा था कि कारण वह ४) के कलमके गुमनेपर तो

-

(कलज्ञ १०)

टुःख मानता है ग्रौर हजार रुपये ग्रातशबाजीमें फुक गये के प्रति दुःख नहीं मानता । ग्रगर पहलेसे यह सोच लिया कि जितने भी समागम हैं वे सब विनाशीक हैं, मिट जाने वाले हैं ऐसा, भाव, श्रद्धान निर्णय पहलेसे बना रखा होता तो कष्ट न होता ग्रौर ग्रगर ऐसा ही सोचता है कोई कि यही तो हमारे सब कुछ है तो वह उनका वियोग होनेपर बड़ा दुःख मानता है । बाहरमें किस जगह उपयोग लगायें कि हमको शान्ति मिले ? तो ऐसा कोई स्थान बाहरमें नहीं है । कहीं कोई ग्रादमी दूसरेके घरमें रहकर गुजारा करना चाहे तो वह कर नहीं सकता । लोग उसे ग्रपने घरसे हटा देंगे । हाँ महिमान हो तो एक-दो दिन ठहर जायें यह बात ग्रौर है किन्तु परघरमें जानेपर कहीं ठौर नहीं । ठौर है तो ग्रपने निज घरमें । जैसे लोकमें यह बात ग्रौर है किन्तु परघरमें जानेपर कहीं ठौर नहीं । ठौर है तो ग्रपने निज घरमें । जैसे लोकमें यह बात पाते हैं ऐसे ही यह परमार्थकी बात है । परघरमें शान्ति न मिलेगी । पर घर मायने चेतन, ग्रचेतन, परिग्रह, परिवार ग्रादिक, इनमें उपयोग लगानेसे शान्ति न मिलेगी । तिज घरमें ग्रायें तो शान्ति मिलेगी । वह निज घर क्या है ? अपना स्वरूप, याने ग्रपने ही सत्तके कारण ग्रपने ग्राप ग्रपनेमें जो कुछ माव है बस वही छुव है । मेरा सब कुछ है, मेरा प्रदेश, मेरा घर, मेरा ग्रात्मा मेरा धाम है, उसमें उपयोग रमे तो शान्ति है ।

### 

इस कलशमें यह बात बतला रहे है कि वह मेरा शान्तिधाम ग्रात्मस्वभाव कैसा है ? पहले तो स्थानका निर्णय करें । उन नयोंमें से जितने भी ग्रशुद्धनय हैं उनके विषयमें ही स्वभादका स्वीकारत्व इस ग्रात्मस्वभावका ग्रभ्युदय नहीं होने देता । सहयोग तो देते हैं मगर ग्रज्जुद्धनयकी दृष्टि, ग्रात्मस्व-भावके म्रनुभवपूर्ण दशा नहीं है । देखिये—ग्रनुभवमें न व्यवहारनय है न निइचय नय है, न द्रदुर्गीथक-नय है, न पर्यायार्थिकनय है । मगर यहाँ शुद्धोपयोग होनेसे पहले शुभोपयोग ही मिलेगा, अशुद्धोपयोग न मिलेगा । शुद्धोपयोगकी परिणतिके अनन्तर किसीके अशुभोपयोग अब तक न हुआ, न होगः । तो जैसे शुद्धोगयोगके अनन्तर पूर्वभावी शुभोपयोग अनिवार्य है ऐसे ही आत्मानुभग्से पहले शुद्धनयका ग्रालम्बन ग्रनिवार्य है, मगर ग्रात्मानुभवके समय जैसे ग्रशुद्धनयका प्रयोग नहीं ऐसे ही शुद्धनयका प्रयोग नहीं । मगर उस शुद्धनयके आलम्बनकी हममें पात्रता जगे इसके लिए साधन है अन्य नय । देखो भैया शुद्ध ग्रशुद्धका, निश्चय व्यवहारका ग्रनेक जगह परिवर्तन मिलेगा जिसे इस समय शुद्धनय मान रहे वही थोड़ा अंतरंग दृष्टि मिलने पर अशुद्धनयकी संज्ञा पा लेता है । मगर परम शुद्धनय नहीं बदलता । जिस समय एक ग्रखण्ड ज्ञायक स्वभाव ग्रंतस्तत्त्वकी दृष्टि करेंगे, वह ग्रात्मस्वभाव क्या है याने ग्रपने ग्रापकी बात चल रही है कि मैं क्या हूँ ! मैं ग्रात्मस्वभाव हूँ, जो परभावसे भिन्न हैं मायने मैं पर पदार्थोंसे निराला हूँ, परभाव मायने परका निमित्त पाकर होनेवाले अपने आत्माके भाव, उनसे मैं निराला हूँ, यह बात तो प्रकट समक्तमें ग्रा रही कि मैं पर पदार्थोंसे निराला हूँ। उनकी सत्ता उनमें है, मेरी सत्ता मुक्तमें है। उनका द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव उनमें है मेरा द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव मुभमें है, उनके प्रदेश जुदे, मेरे प्रदेश जुदे । उसके जाननेका उपाय क्या है ? तो उसका सीधा उपाय है प्रदेशोंकी भिन्नता । फिर इसके आधारपर चलें । उनका उत्पाद व्यय झौव्य उनमें है, मेरा उत्पाद व्यय ध्रौव्य मुभमें है, मेरी गुण पर्यायें मुभमें, अन्य वस्तुकी गुण पर्यायें उनमें । प्रकट भिन्नपना है मेरे ग्रात्मस्वरूपका पर पदार्थोंसे ग्रौर इसी वजहसे पर पदार्थोंके भावोंसे भी भिन्नता है, पर पदार्थोंके गुण उन्हीं में है, मेरे गुण मुभ ही में है ।

( =१ )

## १३४—ग्रात्मस्वभावकी परभावभिन्नता—

आत्मत्व परभावोंसे भो भिन्न है ग्रौर पर पदार्थोंका निमित्त पाकर उत्पन्न हुए जो भाव है, जिनका नाम है विभाव, उनसे भी मैं निराला हूँ । जब अपने अपपके सहजस्वरूपका निर्णय किया जा रहा है तो वहाँ ये रागद्वेषादिक विकार, कषायें स्थान नहीं पा सकते । ये परभाव हैं,परका निमित्त पाकर हुए हैं । परभावका ग्रर्थ यह है कि पर कर्मविपाकोदयका निमित्त पाकर होने वाला जीवभाव तथा परका उपयोग करनेसे होने वाला भाव । परका उपयोग न लगायें, ग्राश्रयभूत कारणमें कभी 'उपयोग न भी लगायें तो भी परभाव होते हैं वे होते हैं ग्रव्यक्त, जिसे कहते हैं ग्रबुद्धिपूर्वक । किन्तु बद्ध जो कर्म हैं, जिनका प्रकृति, स्थिति, प्रदेश, ग्रनुभाग बंध होता है, सो ग्रनुभागका जब उदय हुग्रा, कहाँ उदय हुंग्रा ? कर्ममें, ग्रौर उस उदयका प्रभाव किसमें हुग्रा ? कर्ममें । कर्म ग्रचेतन हैं, नहीं तो वे इससे भी ज्यादह कष्ट पा लेते, क्योंकि साक्षात्, ग्रनुभाग का उदय कर्ममें हुग्रा, जो कर्मकी परिणति है। जैसे दर्पणमें रं. म कपड़ेका जो प्रतिविम्ब हुआ है वह वैसा ही हुग्रा है जैसा कि रंग-बिरंगा कपड़ा है ऐसे ही वह कर्म ग्रनुभागमें रागादि हुग्रा जैसा ही कर्मोंका बंघ हुग्रा इस जीवमें । जीव बँघा हुआ है ना । उभय बंध, तो उस अनुभागका जैसा उदय हुआ मायने वहाँ जो जो परिणतियाँ हुई, जो जो बात हुई, कर्मने नहीं समफा, लेकिन इस उपयोगमें प्रतिफलन हुआ । प्रतिफलन तक तो ग्रनिवार्य निमित्त नैमित्तिकभाव है, अब ज्ञानी पुरुष है तो वह उस 'प्रतिफलनमें ग्रपना उपयोग न फसाये, उपेक्षा करे या ग्रपने ग्रात्मस्वरूपको ग्रपने उपयोगमें लगा दे तो हो रहे प्रतिफलन, ऐसी कभी स्थिति होती है, तो कुछ पदोंमें चलते हैं मगर यह कषाय, यह राग, अनुभाग वह सब कर्म विपाकका प्रतिफलन है ग्रतएव परभाव कहलाते हैं । परभावोंसे भिन्न है ग्रात्मस्वभाव, पर पदार्थके गुण पर्यायोंसे भिन्न है ग्रौर पर पदार्थका निमित्त पाकर स्वयंमें उत्पन्न होने वाले कोधादिक भाव, उनसे भी भिन्न है मेरा निरपेक्ष सहजसिद्ध ग्रात्मस्वभाव ।

यहाँ कोई कहे कि भाई मैं श्रब पूरी तरहसे समभ गया ग्राप यह कह रहे कि रागादिक भावोंसे भी भिन्न है वह ग्रात्मा । ऐसा हम मानते हैं श्रौर समभ गए कि मैं रागादिक नहीं हूँ किन्तु मैं ज्ञानवाला हूँ, जैसा कि मैं ज्ञान करता रहता हूँ । इसे जाना, खण्ड ज्ञान जिसे बोलते, जो हमारी रात दिनमें जानकारी चल रही है उनका नाम मतिज्ञान, श्रुतज्ञान बताया है । समभ गए कि मैं यह हूँ । समाधान—भाई ग्रभी नहीं समभे । परभावोंसे भिन्न हूँ यह बात तो सही है, पर मैं श्रधूरा नहीं हूँ । यह छुटपुट ज्ञानवाला मैं नहीं हूँ, क्योंकि ग्रापूर्ण हूँ, परिपूर्ण ज्ञानवाला हूँ, परिपूर्ण चैतन्यस्वरूप हूँ । जो मैं हूँ, इसमें किसी भी ढंगसे खण्ड नहीं है, तो मैं मतिज्ञानावरणादिक, श्रुतज्ञानावरणादिक इनके क्षमोपज्ञमसे उद्भूत भावों वाला नहीं हूँ ।

## १३७--ग्रात्मस्वभावकी ग्राद्यन्तविमुक्तता एवं एकरूपता--

तब कोई सोच सकता है कि लो ग्रब तो बात पूरी या गई, यब हम खूब समभ गए कि मैं रागद्वेष रूप नहीं हूँ। पर द्रब्यरूप तो हूँ ही नहीं, ये तो प्रकट भिन्न जीव हैं, पर मैं मिथ्यात्वादिक रूप नहीं हूँ ग्रौर उस छुटपुट ज्ञानरूप भी मैं नहीं हूँ। ये खण्ड ज्ञान, ये ग्रथूरे ज्ञान, इन रूप भी मैं नहीं हूँ। मैं खूब समभ गया कि मैं तो केवल ज्ञानस्वरूप हूँ, जो कर्मोंके क्षयसे उत्पन्न होता ऐसा ज्ञान जो त्रिलोक त्रिकालवर्ती समस्त पदार्थोंका जाननहार मैं केवल जाननरूप हूँ, यब मैं समभ

( =२ )

( कलश १० )

(( ेद२ ))

गया ग्रपने स्वभावको । लेकिन ग्रब भी समफे नहीं, जो ऐसा मानता वह भी ग्रात्म-स्वभावको समभा नहीं । वह ग्रात्मस्वभाव तो ग्रादि ग्रन्तसे रहित है । भला कर्मोंके क्षयसे उत्पन्न होने वाला केवलज्ञान वह परिणति क्या आदि ग्रन्तरहित हैं ? ग्रादिरहित तो है नहीं इतना तो सब जानते हैं, ग्रनादिकालसे यह जीव कैसा साधारण ज्ञानमें बस रहा । निगोद जीवोंको कितनासा ज्ञान ? उनकी तो बात छोड़ो, यहाँ भी जीवोंको कितना ज्ञान ? तो वह केवलज्ञान अनादिसे तो नहीं, पर मैं तो ग्रनादिसे हूँ। मेरा स्वभाव भी ग्रनादिसे ही है, स्वभाव ग्रौर मैं भिन्न-भिन्न चीज नहीं, केवल-🔶 ज्ञानकी तो आदि है, मैं अनादि हूँ, इसमेंसे एक बात तो कट गई । मगर अन्तरहित तो है कैवलज्ञान ? हाँ अन्तरहित तो है, याने केवलज्ञान कभी नष्टन हो जायगा । केवलज्ञान मिट जाय और संसारी बने या और बने क्या ऐसा हो लेगा? यह कभी न होगा। लेकिन सूक्ष्मतासे अध्ययन करें तो जो भी शुद्ध परिणमन हैं वे परिणमन प्रतिक्षण होते ही तो रहते हैं । अगर समभें कि एक ही परिणमन है अनन्तकाल तक, तो इसके मायने क्या कि परिणमन हो नहीं रहा, बस एक परिणमन है । बस एक ही है सो वहाँ दिख नहीं रहा ग्रब वह, मगर गुद्ध जीव, गुद्ध द्रव्य पर्यायदृष्टिसे जो है वह तो परिणम रहा है निरन्तर, तो प्रतिक्षणमें केवल एक परिणाम कहलायगा । ग्रौर प्रतिक्षणमें जो केवल एक परिणाम कहलायगा उसका प्रतिक्षणमें उत्पाद हो रहा तो वहाँ बात क्या हो रही ? वह प्रतिक्षणमें केवलज्ञान, केवलज्ञान बस यही निरन्तर एक धारासे परिणमता हुग्रा चला जा रहा है । तो सूक्ष्म दृष्टिसे देखें तो प्रतिक्षण केवलज्ञान मिटता जा रहा है । प्रतिक्षण नया-नया केवलज्ञान होता जाता है ग्रौर उस केवलज्ञानकी धारा यह कभी न मिटेगी । यह अनन्तकाल तक रहेगी । यह बात सही है तो ये केवलज्ञान आदि श्रन्तविमुक्त नहीं, किन्तु में 🕊 स्वभाव, मेरा स्वरूप ग्रादि ग्रन्तसे रहित है । १३८-ग्रात्मस्वभावकी विलीनसंकल्पविकल्पजालता-

आत्मस्वभाव सुननेपर कोई श्रोता कह देगा कि हाँ अब तो बात हॅमने पूरी समफ ली कि मैं ग्रात्मस्वभाव क्या हूँ। परभावसे भिन्न हूँ, परिपूर्ण हूँ, ग्रादि ग्रन्तसे रहित हूँ, ग्रौर, समभे क्या ? ग्रपना स्वभाव । जो ग्रपना स्वभाव है सहजभाव है ऐसा यह मैं एक जो सब पर्यायोंमें रहने वाला एक चैतन्यस्वभाव है वह में आत्मा हूँ । · · · समभ लिया मगर ग्रभी उत्तम परिचय नहीं बनता । जैसे कि कोई किसी फल या व्यञ्जनको खा रहा मानलो रसगुल्ला खा रहा । और रोज रोज खानेसे उसकी एक रसगुल्ला खानेकी दिनचर्या सी बन गई है, उसका रस जो रोज-रोज म्रनुभवता है उसे तो रसका पूरा पता है । वह जानता है कि रसगुल्ला ऐसा मीठा होता है, वह दूसरोंको भी रसगुल्लेके रसका बहुत बहुत प्रकारसे मिठासका परिचय कराता है, एक तो इस प्रकारसे होने वाला ज्ञान श्रोर एक ऐसा कि कोई खूब एक तान होकर सब प्रकारके और व्यापार बंद करके आँखें भींचकर बड़े ग्रानन्दके साथ उसका स्वाद लेते हुए इसका ज्ञान ले रहा है, तो बताग्रो इन दोनों प्रकारके ज्ञानोंमें भ्रन्तर है ना ? हाँ अन्तर है, क्योंकि एक ज्ञान भ्रनुभवपूर्ण है, एक नहीं । बस ऐसे ही यहाँ समभ लीजिए—हम जो कह रहे हैं कि यह उपयोग अपने उपयोगसे बाहर कुछ चीज स्थापित करके समक रहा है कि यह ग्रात्मस्वभाव परभावोंसे भिन्न है, परिपूर्ण है, विशुद्ध सनातन है, एक रूप है । फिर यदि कभी एकरस होकर, एकतान होकर ज्ञान ज्ञानके सहज स्वरूपको जान रहा है तो उस समय ज्ञान ज्ञेयकी एकता हो जाती । ऐसे ही ज्ञान ज्ञेयकी अभेद स्थिति बिना समभ रहा है यह सब, तो कहते हैं कि समभ नहीं है । इससे म्रागे बढ़ो । कहाँ ? आत्मानुभवमें, देखो उस समयकी जो स्थिति है वह संकल्प

(समयसार कलश प्रवचन प्रथम भाग)

( 58 )

विकल्प पक्ष जालसे रहित एक है । इतना भी विकल्प जहाँ नहीं रहता, केवल एक चित्स्वरूप उस अनुभवमें अनुभवता है उस अनुभूतिके विषयको पश्चात् समफता कि यह है ग्रात्मस्वभाव । १३**९—ग्रात्मस्वभावके अनुभवके लिये गुद्धनयको कृ**षा—

ऐसा यहाँ ग्रात्मस्वभाव कहीं ग्रनुभवमें ग्राये वह समय ग्राजकल भी मिल सकता है उसका कोई निषेघ नहीं है। हाँ आजकल सम्यक्चारित्रकी परिपूर्णताका तो निषेध है, पर सम्यग्दर्शन और आत्मानुभवका निषेध नहीं है । ये हो सकते हैं हमको यह स्थिति बनाना है । मोटे रूपमें यों कह लीजिये कि उसका ज्ञान जैसे दुनिया भरके पदार्थोंको जाननेमें लगाते हैं, ऐसा न करके यह ज्ञान ग्रपने ही स्रोतसे उठावें । यह परिणति, यह समभ कहाँसे उठती ? किसकी परिणति ? कौन स्रोत है ? उस ज्ञानस्वरूपमें ज्ञानस्वभावको यह ज्ञान जानने लगा । देखिये-जैसे आत्मस्वभावके जाननेकी बात कही जा रही है, ज्ञान ऐसा अलग खड़ा, आत्म-स्वभावको सामने रख लिया, इस तरह मेल करके परमार्थतः इस ग्रात्मस्वभावका जानना नहीं बनता किंतू जानना बनता है तो ग्रौर ही प्रकार । मगर, जिसकी चर्चा की जा रही है वह ग्रात्मस्वभावका परिचय अनुभूतिमें मिलता है । निर्विकल्प स्थिति, एक अनुपम, ग्रलौकिक ग्रानन्दकी प्रतीतिको लाता हुग्रा ही ग्रनुभव जगता है । वेदान्तकी एक जागदीशी टीकामें छोटी सी बात कही है कि कोई एक घर नई-नई बहू ग्रायी । ग्रभी कुछ ही माह पूर्व विवाह हुया था । उसके पहली बार गर्भ रह गया । जब संतानोत्पत्तिका समय श्राया तो वह बहू ग्रपनी साससे बोली सास जी, देखो जब संतान पैदा होने लगे तो मुफे जगा देना । कहीं ऐसा न हो कि मेरे सोते हुए में ही हो जाय ग्रौर पता न पड़े तो वहाँ सास बोली—ग्ररी बहू, तू इसकी कुछ चिन्ता न कर, जब संतान उत्पन्न होगा तो तुफे जगाता हुग्रा ही उत्पन्न होगा, तो ऐसे ही समभो कि यह ज्ञान जब किसीके उत्पन्न होता है तो म्रानन्दको जगाता हुग्रा ही, उसको आनन्दित करता हुग्रा ही उत्पन्न होता है । याने वहाँ ज्ञान ग्रौर ग्रानन्द, सहज होता है । ज्ञानस्वरूपको ज्ञानमें ले तो वहाँ ग्रानन्द सहज है, कृत्रिम नहीं, ऐसे ग्रानन्दका ग्रनुभव कराता हुआ यह अान्मूानुभव उद्गत हीता है, बस उस समयमें असली रूपमें समभा इस जीवने कि मैं यह हूँ, ग्रौर फिर उँसकी यादमें वह सारी जिन्दगी प्रसन्न रहता है । उसका समस्त पर तत्त्वोंसे कटाव हो गया ग्रौर वह ग्रपने ग्रापमें ग्रानन्दविभोर रहता है। उसकी यादमें ही कर्म निर्जरा चल रही है फिर ग्रनुभूतिका तो प्रताप ग्रपूर्व है। जिन जिन प्रकृतियोंकी निर्जरा सम्यक्त्वमें है ग्रात्माके ग्रनुभवके समय, तो ग्रौर समयसे कुछ विशेषता भी हो जाती है। तो मैं क्या हूँ, इसका सारा निर्णय इसकी याद, हमारी स्थितिको मोड़ सकती है। हम संसारमें न रुलें, संसारमें जन्म मरण न पायें इसका ग्रगर कोई उपाय है तो प्रारम्भिक यह ही उपाय है कि मैं क्या हूँ, इसका सही-सही अपने म्रापमें निर्णय बना लें । मैं ऐसा ग्रात्मस्वभावी हूँ, जो पर पदार्थोंसे जुदा, परका निमित्त पाकर होने वाले विभावोंसे जुदा परिपूर्ण ग्रादि ग्रन्त रहित केवल है, सब पर्यायोंको जानने वाला है, सर्वत्र है, ध्रुव है, इतने भी विकल्पसे रहित एक चैतन्य स्वभाव मात्र मैं हूँ । ऐसा ग्रात्मस्वभावको प्रकाशित करता हुग्रा शुद्धनय प्रकट होता है । या यह शुद्धनय ऐसे ग्रात्मस्वभावको ग्रभ्युदित करता है, इसको ज्ञानमें लेता है । बस इसीको कहा समयसार, कारणसमयसार, सहज परमात्मतत्त्व, सहज परमात्म-स्वरूप ज्ञायक स्वभाव, श्रंतस्तत्त्व । बस इस रूप ग्रंपनेको मानना कि यह मैं हूँ, ऐसा समरस बनना कि ग्रात्मस्वरूपके बाहरमें किसीपर पदार्थका कुछ भी परिणमन चले, कोई निन्दा करे, कोई ग्रपमान

( कलज्ञ १० )

3

करे, कोई कैसा ही चले, उसका मेरेपर कुछ ग्रसर नहीं पड़े, विषाद न ग्राये चित्तमें । बताग्रो हमारी कोई दुर्गति कर रहा क्या ? कोई दुर्गति नहीं कर रहा ? मेरा मैं ही जिम्मेदार हूँ । मेरा निर्माता ग्रन्य नहीं, मेरा सब कुछ मुझमें मेरेसे चल रहा, दूसरा कोई पदार्थ मेरे ग्राश्रय नहीं । हर जगह यही बात समझना तत्त्वनिर्णयमें ।

१४०—निमित्तनैमित्तिकयोग एवं वस्तुस्वातंत्र्यके परिचयसे स्वभावदृष्टि पानेका प्रयोग करनेका अनुरोध—

निमित्तका प्रयोग दो स्थानोंके लिए किया जाता है वास्तविक निमित्तके लिए और श्राश्रयभूत कारणके लिए । यह दुविधा केवल जीवके विभागोंके प्रसंगकी चल रही है । अचेतन अचेतन पदार्थमें परस्पर दो बातें मिलती हैं । निमित्त और उपादान । वहां तीसरा ग्राश्रय भूत कारण नहीं मिलता । चेतन अचेतनका परस्परमें निमित्त नैमित्तिक योगवश परिणमन चलता । तो वहां दो ही बातें होती हैं - उपादान और निमित्त मगर, चेतनमें उस विभाव परिणामके ग्राश्रयभूतमें उपयोग चलता तो उसमें तीन बातें होती हैं-(१) उपादान (२) निमित्त और (३) ग्राश्रयभूत । ग्राश्रयभूत कारण मिलें तो विभाव कार्य हो, ऐसा नियम नहीं । इसलिए ये निमित्त नहीं कहलाते, किन्तु व्यक्त विभावके ग्राश्रयभूत कारण हैं, वहां निमित्त है कर्मदशा । उसका ग्रन्वय व्यतिरेक चलता है । तो चलो वह रहे, यह रहे, कुछ रहे । ज्ञानी ग्रपने उग्योगको परभावसे भिन्न इस अंतस्तत्त्वकी ग्रोर ले जाता है, उसके उग्योगमें वही, वही समाया है, उसका ही ग्रानन्द चख रहा है, इसी में ही तृप्त हो रहा है। ग्रपना अभ्यास हर उपायों द्वारा ऐसा होना चाहिए कि मैं यह समझ लूं कि यह मैं आत्मतत्त्व हूं, इसके लिए विविध परिचयका प्रयोग करें, आचार्य संतोंने जो वर्णन किया है वे शब्द हमें यह ही शिक्षा देते हैं कि निश्चयनयसे तो यह बात सुविदित होती ही है ग्रौर निमित्तनैमित्तिक योगके वर्णनसे यह ही बात हमें प्राप्त होती है कि ये कषायें मैं नहीं हूं, ये तो ग्रौपाधिक चीजें हैं, पुद्गलकर्मनिष्पन्न हैं, जिसे समझदारोंने ग्रजीवाधिकारमें, बंधाधिकारमें बहुत-बहुत वर्णनके साथ कहा, एक अपने ग्रात्मस्वभावको परखनेके लिए, जो निमित्त नैमित्तिक योगकी बात सुनी उसकी सहायता लेना है स्वभावदर्शन करनेके प्रसंगमें कि यह मैं नहीं हूं । मैं तो एक शुद्ध चैनन्यमात्र हूं, एक निश्चयदृष्टिसे तथ्यका निणॅय करें तो वहाँ एक ही द्रव्य नजरमें ग्रायगा । तो यह परिचय स्त्रभाव दर्शतको ग्रोर ले जायगा । शास्त्रवर्णन से लाभ उठाना ग्रौर जिनवाणीमें कही हुई बातमें शंका न करना, सबका प्रयोजन ग्रपने ग्रात्मस्वभावको दिखा देनेका है, तब फिर यह मानकर चलें कि मैं क्या हूँ । ध्यान सहज स्वरूपका रखना कल्याणका उपाय है ।

नहि विदर्घति बद्धस्पृष्टभावादयोऽमी स्फुटमुपरि तरंतोप्येत्य यत्र प्रतिष्ठां ।

केवल ग्रात्मस्वरूपका विचार चल रहा है याने यह ग्रात्मा स्वरूपसे ग्रपने ग्राप ग्रपनेमें सम्बन्ध बिना ग्रपने ही गुणोंमें किस प्रकार है, किस स्वभावरूप है, इस बातका वर्णन चल रहा है। इससे पहले कलज्ञमें बताया था कि ग्रात्मस्वभाव परभावोंसे भिन्न है, परिपूर्ण है, ग्रनादि ग्रनन्त है ग्रौर समस्त संकल्प विकल्प जालसे रहित है, यह बात कही गई, यह बात निरखी गई एक दृष्टिसे। जब केवल ग्रात्मतत्त्वका, ग्रात्मद्रव्यका, स्वभावका दर्शन करनेके लिए चल रहा हो उपयोग, उपयोगमें इस प्रकार का यह ग्रात्मतत्त्व दिखता है जो ग्रात्माके स्वयंकी गाँठकी बात है। पर वर्तमान हालत इस संसार ग्रवस्थामें क्या हो रही है? जो गुजर रही, क्या उसको कोई मना कर सकता ? गुजर रही। क्या

( 元义 )

#### ( समयसार कलश प्रवचन प्रथम माग) )

गुजर रही ? शरीरमें बँघे हैं, कर्ममें बंघे हैं, यह नानारूप हो रहा है, चारों गतियोंका परिभ्रमण चल रहा है, इसके भीतर सर्दी, गर्मी य्रादिक उठ रहे हैं, ये सब बातें इसमें हो रही हैं कि नहीं इस समय ? हो तो रही हैं, यह कोई ग्रसत्य बात तो नहीं है, लेकिन जब ग्रात्मस्वभावको देखते हैं इस बातकी परख करते हैं कि मेरा वह ग्रात्मस्वरूप ग्रपने ग्रापके स्वभावसे है क्या ? तो उस निगाहमें यह वार्ता ग्रभुतार्थ जचती है।

१४२-भूतार्थं व ग्रभूतार्थका विशुद्धार्थ-

एक बात और यहाँ घ्यानमें देनेकी है । भूतार्थ और अभूतार्थका शुद्ध ग्रर्थ यह नहीं है कि सत्यार्थ ग्रौर ग्रसत्यार्थ । भूतार्थ मायने सत्य, ग्रभूतार्थ मायने भूठ, यह ग्रर्थ इन शब्दोंमें नहीं है । हाँ यह भी ग्रर्थ हो सकता है जब उस प्रकारका प्रकरण बने तो, भूतार्थ ग्रौर ग्रभूतार्थ का यहाँ शब्दार्थ क्या है ? स्वयं भूतः ग्रर्थं: अपने ग्राप होने वाला तत्त्व, तो ग्रर्थं मायने ज्ञेय जो ग्रंभने ग्राप निरपेक्षतया केवलमें बात हो उसे कहते हैं भूतार्थ ग्रौर ग्रभूतार्थ मायने ऐसा न**ेहोना, याने जो स्वयं अपने ग्रा**गमें केवलमें निरपेक्षतया न हो उसे कहते हैं ग्रभूतार्थ । जो स्वयं केवलमें निरपेक्षतया न हो ग्रौर जीवमें किसी सम्बंधसे कोई निमित्त पाकर किसी परिस्थितिमें हो तो ऐसा होना मात्र स्वप्न जैसी कल्पना भरकी बात नहीं है, यहाँ तो यह प्राणी कर्मबंधसे बँघा है जो भी बंघ है, जीव इस शरीरमें रह रहा है, बस रहा है, तो यह बात क्या भूठ है, क्या मात्र कल्पनाकी बात है । जैसे स्वप्नमें कल्पना उठ गई कि अरे नदी बह रही, पर है कुछ नहीं, स्वप्नमें कल्पना उठ गई कि मैं जंगलमें हूँ, ग्रौर मेरेस साँप लिपट गया, ग्रौर बात ऐसी है नहीं, पड़े तो है ग्रारामके कमरेमें, डिल्लो पिल्लोमें, ग्रच्छे ग्रारामके घरमें पड़े हैं, क्या इस तरहकी कल्पना भर है कि मैं शरीरमें बस रहा हूँ या शरीरमें म्रात्मा है ? जरा शरीर वहीं रहने दो ग्रौर थोंड़ा दो हाथ ग्रागे ग्राप ग्राजावो । तो क्या आप ग्रा सकेंगे ? नहीं ग्रा सकते । इसलिए इसे ग्रसत्यार्थ तो न कहेंगे मगर ग्रभूतार्थ कहेंगे, क्योंकि स्वयं केवलमें निरपेक्षतया उस एक द्रव्यमें केवल होने वाली बात नहीं है । जो स्वयं केवलमें निरपेक्षतया उस एक द्रव्यमें होने वाली बात नहीं हैं, वह है ग्रभूतार्थ । लेकिन जिसको रुचि है, एक ग्रात्मस्वरूपकी घुन है ग्रौर उस ही की नजर रखता है वही रुचिमें है, वही देख रहा है, तो जब इस ग्रोर नजर आती है तो कहते हैं कि वह सब मिथ्या है, मिथ्या होग्रो याने मिथ्याका भी ग्रर्थ क्या है ? मिथ्याका ग्रर्थ भूठ नहीं है मगर प्रसिद्धि तो यहो है कि मिथ्या मायने भूठ । मिथ्या मायने भूठ नहीं । तो क्या है मिथ्याका ग्रर्थ ? संयोगवाली बात । मिथ् घातुसे बना है मिथ्या मिथ् संइलेषणे मिथ्याका ग्रर्थ है संइलेष, जिसका एक शब्द बना मैथुन । तो चूँकि ग्रध्यात्मप्रेमियों द्वारा संयोगमें हुग्राने वाली बात भूठ समभी गई इसलिए मिथ्या शब्दका भी अर्थ भूठ बन गया । शब्दार्थसे देखों तो मतलब यह है कि शुद्ध तत्त्वके प्रेमियोंको संयोगकी बात तो है असत्य ग्रौर केवलकी बात है उनके लिए सत्य । इस तरह तो बात चलती, मगर यह अर्थ मुख्यतया यों नहीं बनाना कि संयोगकी रुचि वालेको फिर सत्य क्या, ग्रसत्य क्रम्प अनके लिए तो एकदम पन्ना पलट जायगा । इसलिए भूतार्थका ग्रर्थ यह लेना कि केवल स्वयमें निरपेक्षतया ग्रपने ग्राप होनेवाला जो भाव है सो भूतार्थ है ग्रौर स्वयमें निरपेक्षतया जो नहीं बन सकता उसे कहते हैं ग्रभूतार्थ । भूतार्थ ग्रभूतार्थका ग्रर्थ क्या है कि जो पर उपाधिके सम्बन्धमें बनता हो वह तो ग्रभूतार्थ ग्रौर जो निरुपाधिकभाव है वह है भूतार्थ। संयोगको ले करके जो बात कही जाय वह है ग्रभूतार्थ, ग्रौर जो संयोग बिना केवल एकमें निरखकर जो बात समभी जाय वह है भूतार्थ।

( इइ )

१४३—दृब्टान्तपूर्वक म्रात्मस्वभावमें बद्धस्पृष्टवत्को भूतार्थता व म्रभूतार्थताका निरखन—

भूतार्थं व अभूतार्थके विशुद्धार्थके साथ सत्यार्थ, असत्यार्थकी बात अगर लावेंगे तो एक दृष्टान्त में देखें—कमलिनीका पत्ता तालाबमें है श्रौर वह जलसे ऊपर तैरता है, उसपर कुछ जलको बूँदी भी तैरा करती हैं, ग्रब यह बताग्रो कि कमलिनीका पत्ता पानीसे छुवा हुग्रा है या नहीं ? चाहे पत्ता भीतर भी पड़ा हो, बतलाग्रो पानीसे छुम्रा है या नहीं तो, संयोगदृष्टिसे तो दोनोंको देख रहे हैं सो कहना पड़ेगा कि हाँ पानीसे छुवा हुग्रा है । तो जब संयोग दृष्टि करके देखा तो पानीसे छुवा हुग्रा है वह पत्ता, यह भूतार्थ है, किन्तु कमलनीके पत्तेके स्वभावको निरखकर कहा जाय तो केवल पत्तेको ही निरखा जा रहा ग्रौर वहाँ भी पत्तेके स्वभावकी दृष्टिसे निरखा जा रहा है। तो कहा जायगा पानीसे छुवा हुग्रा है, यह बात कहना ग्रभूतार्थ है ? सही नहीं है बात । स्वयं एकमें स्पर्श नहीं परका सो यों भी ग्रभूतार्थ है जलस्पृष्टत्व कमलिनीके पत्तोंको क्यों बोला जा रहा इस उदाहरणमें ? ग्रौर पत्तोंमें भी, स्वभाव तो सबमें है यही । मगर संयोग पाकर पानीको ग्रहण करे यह बात कुछ ज्यादह है श्रौर पत्तोंमें, इसमें नहीं है । इसमें तो पानीकी बूँद ऊपर ऊपर लुढ़कती रहती है श्रौर बादमें वह पत्ता बड़ा सूखा सा मिलता है । पर एक दृष्टान्तकी बातमें पत्तेके स्वभावको देखें तो पत्तेमें जलका प्रवेश है, यह बात ग्रभृतार्थ है, जब संयोगदृष्टिसे देखें तो यह बात ठीक है, तो यही बात श्रात्मामें लीजिये । श्रात्माको, इस जीवको जब संयोगदृष्टिमें देखते वर्तमान परिस्थितिको देखते, तो यह कर्मोंसे बँघा है, शरीरसे छुवा है, स्पृष्ट है, यह बात भूतार्थ, सही है पर एक जीव द्रव्यके स्वभावको देखते हैं तो जो भी सत् है वह दूसरेकी दयापर सत् नहीं है, वह स्वयं सत् है । स्वयं उत्पाद व्यय घ्रौव्य युक्त है स्वयं ग्रपने स्वभावसे ही, जब ऐसी तथ्यकी दृष्टि करते हैं तो जीवमें कर्म बँघे हैं, शरीर स्पृष्ट है क्या यह बात सत्य है ? जब केवलकी दृष्टिसे देखा, स्वभाव की दृष्टिसे देखा तो बँघा हुवा है, यह अभूतार्थ है । तो आत्मस्वभावमें बद्धत्व व स्पष्टत्व ये प्रतिष्ठा को प्राप्त नहीं होते । जैसे कोई महिमान ग्रा गया ग्रापके घरमें, तो ग्रा गया, ग्रारामसे रह रहा, मगर ग्रापके घरमें वह प्रतिष्ठाको प्राप्त न होगा । ग्राप कहेंगे कि ग्रादर तो हो रहा उसका बहुत ? भले ही हो, मगर ग्रापके घरमें ग्रवस्थित, प्रतिष्ठित, ग्रधिष्ठित नहीं रह सकता, क्योंकि वह महिमान है । महिमानका अर्थ है महिमा न, याने जिसकी महिमा नहीं है कुछ उसको महिमान कहते हैं । १४४—भूतार्थ दृष्टिसे स्वयंत्रें भूतार्थको निरखनेमें हितपंथका लाभ—

जीवको हित किस दृष्टिमें मिलता है ? इस ढंगसे जान पौरुष करने जब चलेंगे तो एक ही बात निर्णय और लक्ष्यमें रहेगी कि म्रात्मस्वभावकी दृष्टि ही बहुत काल निरन्तर रहे । तो उसमें हमको हि का मार्ग मिलता है । जो परिस्थितिमें गुजर रहा विकार, रागद्वेअ, पर पदार्थोंके प्रति प्रेम ये सब ग्रनर्थ व्यर्थ दुर्रथ म्रहितकी चीजें हैं, क्या मिलेगा इनसे । चार दिनको घुल मिलकर बोल रहे हैं, म्रन्तमें वियोग होगा यहाँका यह चार दिनका संग परिग्रह इस जीवको क्या लाभ देगा ? इससे विकारोंमें, विभावोंमें, इन बातोंमें होड़ नहीं करनी । परिस्थिति वश क्या गुजर रहा है ? ज्ञाता दृष्टा रहो, गुजर जावो उन परिस्थितियोंमें । म्रपनेमें एक म्रन्तः पौरुष करो ज्ञानस्वरूपमें मग्न होनेका । इसको हो जानता हुआ संकल्ग विकल्पसे दूर हो, ऐसी स्थिति मुफको मिले, यह निर्णय म्रौर लक्ष्य रहना चाहिए । चाहे कैसी ही परिस्थितिमें गुजर रहे हों, म्रच्छा तो आत्मा कर्मसे बढ़ है, शरीरसे स्पृष्ट है, यह भूतार्थ है, चल रही है यही बात, मगर जब इन सबको फिटककर जैसी ही दृष्टि म्रपने

নও

ĺ

(समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

<mark>आपके जीवस्वभावमें दी,</mark> केवलको देखा, ज्ञानबलसे ही देखा जाता तो बस वहाँ बद्धत्व ग्रौर स्पृष्टत्व वह बात ग्रभूतार्थ है । होकर भी मना करना यह भी तो कभी कर्तव्य होता कि नहीं । यह जीव ग्रभी संयोगदृष्टिसे देखा गया, वर्तमान परिस्थितिकी दृष्टिसे देखा गया, निमितनैमित्तिक योग में जो घटना चल रही है उस दृष्टिसे देखा गया यह ग्रात्मा नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य, देव ग्रादि खोटी खोटी पर्यायें धारण करता फिर रहा । समस्त खोंटी पर्यायोंको पार करके मैं मनुष्यकी पर्यायमें आया हूँ। मैं मनुष्य ही ग्रपनेको मानता हूँ, इसके लिए यह मैं मैं नहीं करना था ? ग्ररे ये तो नाना दशायें बन रही है मगर केवल जीवद्रव्यके स्वभावको देखें तो वह एक चेतना । उस चैतन्य स्वरूपको देखो तो नानापन नहीं है । यहाँ जितना भी एक चैतन्यस्वरूप है । मनुष्य जा रहा है सड़कसे ग्रौर वहाँ घूप भी है, पेड़ भी खड़े हैं, नाना प्रकारके पेड़ोंकी छाया पड़ती है । कभी ग्रंधेरा बन गया, कभी उजेला बन गया, अन्य अन्य बन गए । मनुष्य भी तो देखो जाड़ेके दिनोंमें कान्ति-हीन, बरषातमें सड़ा रद्दी सा, और गर्मीके दिनोंमें कान्तिमान सा मालूम पड़ता है। तो उपाधियों से यह चूँकि नरक तिर्यञ्च अधिक गतियोंमें चल रहा, पर जब एक जीवद्रव्यके स्वभावको निरखते हैं तो वह नानारूप नहीं है, वह एक चैतन्यस्वरूप है । यह नानारूपता इस जीव द्रब्यके स्वभावमें प्रतिष्ठाको नहीं पाती । हो रहा है ना निमित्त नैमित्तिक योग । खूब परख लो,हो तो रहा ग्रयने ग्रयनेमें परिणमन, मगर कोई विकार पर उपाधिके सन्निधान बिना नहीं होता इसलिए वह परभाव है, मेरे स्वभावका अवलोकन करना यह हितपंथका एक तरीका है । १४५-विभावोंकी परभावताकी प्रसिद्धि-

ग्रग्नि जल रही श्रौर उसपर पानी भरे बर्तन रख दिए गए । पानी गरम हो गया । गरम पानी ही हुन्ना । पानीने त्रपनी शीत पर्यायको छोड़कर उष्णता पर्याय ग्रहण की, लेकिन ग्रग्निकी उष्णताके सान्निध्य बिना तो पानी गरम न हो सका। इस तरह हम जान जाते उपादानका रहना। ऐसे ही जीवका रागादिक निज स्वभाव नहीं है, इस बातको जाननेका भली भाँति तरीका यह बताया गया है तो उसका यह निर्णय बना लीजिए कि ये रागद्वेष विषयकषाय ग्रादिक विकार ये कर्म अनुभागका उदय जिसमें हुआ ऐसी कर्मदशाका सन्निधान पाकर हुआ है, उसका यह प्रतिकलन है, यह तो अनिवारित बात है, ग्राप जैसी दृष्टि लगायें वैसी बात समभमें ग्रायगी । संयोगी दृष्टिसे देखें तो यह सब बात भूतार्थ है । ग्रब जब आत्मानुभव करने बैठें ग्रौर कदाचित् ऐसी बात ग्रा जाय कि इस ज्ञानमें यह सहज ज्ञानस्वरूप अनुभवमें ग्राये, वही ज्ञानमें ग्राये। ज्ञान विकल्पजालसे रहित एक स्थिति बन जाय सहज ज्ञान आनंदको भोगनेवाली ऐसी स्थिति होनेपर ज्ञानमें ज्ञानामृतका पान हो रहा । ऐसी स्थिति होनेपर भी क्या संसारी जीवोंके उन कर्मानुभागोंका प्रतिफलन बंद नहीं हो गया। वह बराबर निरन्तर जैसा जैसा उदय चल रहा कर्ममें वैसा-वैसा प्रतिफलन भी निरन्तर चल रहा परन्तु उपयोग है सहज ज्ञानस्वरूपकी श्रोर । श्रनुभवमें चल रहा है सहज ग्रात्मतत्त्व । इसलिए उस समयमें यह ग्राश्रयभूत कारणोंपर ज्ञानी ग्रुपनी दृष्टि नहीं देपा रहा है तो यहाँ जब जीवको द्रव्यस्त्रभावपर दृष्टि है तो उसके अनुभवमें बस यह ही अंतस्तत्त्व भूतार्थ है, बाकी रागद्वेष विषय कषाय ग्रभूतार्थ है, साथ ही जो संयोगी पदार्थ है, संयोगजन्यभाव है वह मायारूप है, किसी भी पदार्थका ऐसा स्वरूप नहीं है। यह राग जीवकी परिणति होकर भी क्या जीवका स्वभाव है,

( कलदा ११ )

क्या जीवमें स्ययं ग्रपने ग्राप परनिमित्त सन्निधान बिना हुग्रा है क्या ? ग्रगर परनिमित्त सन्निधान बिना विकार होने लगें तो मुक्त होनेपर भी जब कभी भी विकार हो बैठे सिद्ध भगवंतोंके । भली-भाँति ग्राचार्य संतोंने दर्शनशास्त्रमें इस बातको ग्रच्छी तरह समभा दिया कि ये परभाव है, हाँ, एक द्रव्य दूसरे द्रव्यकी परिणति नहीं करता । विप्रभाव किस तरह ग्रहण करता है उपादान ? ग्रपना विप्रभाव इस तरह उपादान प्रकट करता है, कि कर्मनिमित्तकाधे सन्निधान पाकर यह ग्रपनी परिणति से परिणम जाता, अपनेमें उपादान प्रभाव बना लेता है । यह ग्रौपाधिक है इसलिए परभाव है, इन परभावोंमें रुचि नहीं करना चाहिए । ये विभाव मेरा स्वरूप नहीं । मेरा स्वभाव तो एक सहज चैतन्यस्वरूप है, जो ग्रपने ग्रापमें है, जो ग्रपना प्राण है उस ग्रंतस्तत्त्वका ग्राश्रय किये बिना, ग्रपनेको चैतन्यस्वरूपमात्र ग्रंगीकार किए बिना मोक्षमार्ग नहीं मिलता । तो जितने भी भाव हैं, औपाधिक है वे मेरे ग्रात्मस्वरूपमें प्रतिष्ठाको प्राप्त नहीं होते ।

१४६---ग्रात्माके स्वक्षेत्रमें रागादिविकारोंकी संभवता होनेपर भी ग्रात्मस्वरूपमें विकारोंकी ग्रसंभवता---

मेरेमें राग है कि नहीं है ? ग्रच्छा चलो बताग्रो मेरे स्वरूपमें राग है कि नहीं ? नहीं । तो लो यहीं ग्रन्तर ग्रा गया ? अब देखो–वह मैं स्वरूपसे कुछ ग्रलग चोज हूँ क्या । जो यह कह बैठे कि ग्रभी तो मेरेमें राग है और स्वरूपकी बात जब कहे तो कहे कि मेरेमें राग नहीं है। मैं ही इस<sup>े रूप</sup> परिणम रहा हूँ, पर स्वरूपदर्शनकी विधि शुद्धनयसे होती है । तो यह कर्मसे बँघा है, शरीरसे बँघा है, यह नाना गतियोंरूप है, इसमें ज्ञानदर्शन ग्रादिक ग्रनेक गुण हैं, यह रागादिक विकाररूप परिणम रहा है। ये सारी बातें भूतार्थ हैं, सत्यार्थ हैं। स्वप्नमें जैसे कल्पना जग जाती लोगोंके कि मैं पहाड़ पर चढ़ रहा हूँ, ऐसी यहाँ यह कल्पना मात्र नहीं हैं ? ग्ररे स्वप्नमें ही तो ऐसा देख रहे, लेटे तो हो ग्रच्छे मकानमें, पर एक सोते हुएमें पहाड़पर चढ़नेका स्वप्न ग्राया । तो जैसे स्वप्नमें बस भूठी कल्पनायें चलती, सत्य कहीं कुछ नहीं, ऐसे ही यहाँ यह सब जो संयोग दशा है स्वप्नकी तरह मिथ्या नहीं है । ये उपाधि सम्बन्धसे होने वाली बातें हैं ग्रतः ये मेरे जीवस्वभावमें नहीं है, केवल एक जीव द्रव्यके स्वभावको देख करके निर्णय किया । यह निर्णय ग्राया कि बद्धस्पृष्टत्व ग्रादिक भाव ग्रभूताथ हैं, ये मेरेमें प्रतिष्ठाको प्राप्त नहीं हो सकते । फिर क्या ? ये सब ऊपर ऊपर तैरते हैं । ऊपर तैरने का मतलब क्या---कि यह संयोग अवस्थामें पर्यायरूप है, पर्यायको कहते हैं ऊपरी चीज, और स्वभाव को कहते हैं ग्रान्तरिक चीज । जैसे कहते हैं अन्तर यही ऊपरी जान, वे बिराग यहँ राग बितान । प्रभुमें ग्रौर मुझमें ग्रन्तर है तो ऊपरी ग्रन्तर है वह ऊपरी ग्रन्तर क्या ? · · · बस यही कि वे विराग हैं ग्रौर यहाँ रागका फैलाव है । जैसे भींटमें कलई पोत दिया, या पानीमें तैलके कुछ बूँद डाल दिया । क्या इस तरह ये राग मुझमें फैल रहे ? अरे ऐसा नहीं है, वह पर्याय है, जीवके चारित्र गुणकी पर्याय है, लेकिन ऊपरी ग्रन्तर है, क्योंकि पर्याय सदा साथ नहीं रहता । तो बाह्य ग्रौर ग्रान्तरिक बात यह ग्रनेकों जगह अपेक्षाग्रोंसे समभी जाती । तो चूँकि विकार संयोगज भाव हैं, नैमित्तिक भाव हैं, पर्यायमें म्राये हैं, सो ये जीवस्वभावमें प्रतिष्ठाको नहीं पाते ।

१४७-स्वभावदृष्टिसे दृष्ट ग्रन्तस्तत्त्वके ग्राश्रयमें कल्याण-

जीवद्रव्यके स्वभावको देखें। मैं वह हैं जो हैं भगवान। जो मैं हूँ वह हैं भगवान ! स्वरूपदृष्टिसे देखें। मुझमें ग्रौर भगवानमें क्या ग्रन्तर है ? प्रत्येक पदार्थ सत् है ना। सो अपने ग्राप सत् हैं। मैं भी स्वरूपमय सर्वस्व जीव ग्रपने ग्रापमें हूँ। उस ही ग्रंतस्तत्त्वकी दृष्टिमें वह हूँ जो

( 58 )

( 03 )

(समयसार कलश प्रवचन प्रथम भाग)

हैं भगवान । जो मैं हूँ वह हैं भगवान । मगर पर्याय दृष्टिसे देखें क्या गुजर रहा है, अन्तर यही ऊपरी जान, वे विराग यहँ राग वितान । तो यहीं भूतार्थ और अभूतार्थ ये दोनों बातें ग्रा गई । ग्रपना परिचय सब ग्रोरसे समझिये । ग्राचार्य संतोंने जितने भी वचन लिखे उनमें यह नहीं कहा जा सकता कि यह व्यवहारकी बात है इसलिए झूठ है, इसमें एकान्त ग्रद्वैतकी बात नहीं है इसलिए झूठ है, ऐसा निर्णय न करना, नहीं तो समयसार ग्रन्थके चार छह पन्ने छोड़कर समययार ग्रन्थके भी सब प्रकरण व ग्रन्थ ग्रन्थ बेकार हो जायेंगे । ग्रगर वह सब झूठ है तो फिर झूठको क्यों रखते ? धवल, जयधत्रल, महाघवल ग्रादि महान महान ग्रन्थ पडे हैं फिर तो वे सब बेकार हो जायेंगे । ग्ररे इन सब ग्रन्थोंमें 🔨 जिसका उपयोग प्रवेश करे उसे स्वभावके दर्शनके लिए बड़ी प्ररणा मिलती है । कर्म कर्ममें परिणमन कर रहा, जीव-जीवमें परिणमन कर रहा, मगर कैसा निमित्त नैमित्तिक सम्बंध है कि वहाँ यह अज्ञानी जीव बाह्य वस्तुओंका म्राश्रय लेता है, ग्रौर ग्रपनी कषायको व्यक्त करता है यह तरीका विकारो– द्भवका जिसे ज्ञात हो गया वह प्रतिफलनमें क्यों चिपकेगा ? अपनी उपयोगमें वह विकार क्यों अपनायगा ? चैतन्यस्वभाव हूँ । गुजरे जो कुछ बाहरमें गुजरे । जो जैसा चलता हो चले, मेरे लिए ग्रन्य कोई मेरा साथी नहीं, ईश्वर भी साथी नहीं, सबका ग्राश्रय तजकर जो ग्रपना परम पद है ग्रनादि भ्रनन्त म्रहेतुक, जो एक चिद्रूप चैतन्यस्वरूप है, वह शरण्य है। वह किस तरह जान जाता ? कि जैसे एक सर्राफ सोनेके डलेकी कसोटीयें कसकर खूब उसकी परीक्षा करके बता देता है कि इसमें तो ७५ प्रतिशत शुद्ध सोना है, ठीक इसी तरह नाना परिणतियोंमें चलते हुए इस जीवमें भी ज्ञानसे परीक्षा करते हैं तो बस परख बन जाती है कि यह है मेरा स्वरूप । १४८—ग्रात्मनिर्णयका महत्त्व—

देखो भैया ! मैं के निर्णयका ही सारा खेल है, जगतमें कोई जीव रुले तो उसका साधन इस मैं का निर्णय है। संसारसे मुक्त हो उसका भी मूल साधन उस मैं का निर्णय है। जहाँ परमें मैं का निर्णय चल रहा वह संसारमें रुलता है ग्रौर जो निजमें मैं का निर्णय कर रहा वह संसारसे मुक्त हो जाता है। देखि ये-व्यवहारमें कही हुई बात भूठ न समझना, हाँ जो बात उपचारसे कही जाय उन्हीं शब्दोंमें उसको उपादानरूपमें सत्य समभा जाय तो वह उपचारकी बात है, भूठ है। जहाँ संकेत हो कि व्यवहारका यह भ्रर्थ लेना जैसा कहा वैसा नहीं है, तो यह कहना किस व्यवहारकी बात है, यह भी तो विवेक करे । उपचारकी बात है वह । जैसे ग्राकका दूध होता है जहरीला, जिससे जीवोंका प्राणघात भी हो जाता तो उसे देखकर कोई कहे कि देखो दूध नहीं पीना चाहिए । दूध पीनेसे जीवोंका प्राणघात भी हो जाता है, तो उसका यह एकान्तकथन करना भूठ है। ऐसे ही व्यवहार शब्दका प्रयोग व्यवहार व उपचार दोनोंके लिए होता है । तब उपचार नामक व्यवहारको ग्रसत्य पाकर यों घोषणा करना कि सब व्यवहार ग्रसत्य हैं यह तो उन्मत्तउत् चेष्टा है । उपचारसे कही हुई बातको उपचारकी भाषामें ही समभना चाहिए । यदि उसे कोई व्यवहारकी बात या निरचयकी बात समभ ले तो वह भूठ है । तो ग्राश्रय तो लेना है हमें स्वभावका ना । तो निरचय भाषामें बढ़कर एक द्रव्यके स्वभावको देखो मैं एक चैतन्य स्वरूप हूँ, ऐसा ग्रनुभव बनायें, ऐसी ग्रपने ग्रापमें रुचि करें, अनुभव बनायें, बस मैं चैतन्यमात्र हूँ । म्रोहो, यह जिसकी धुन हो जाती है उसको ग्रन्य जीवोंसे घृणा नहीं होती । म्रन्य जीवोंको देखकर पहिले पहिले स्वभाव ही देखेगा फिर देखना पड़े बाहर तो दिखेगा ये दिखने वाली चीजें तो श्रौपाधिक हैं, स्वरूप इनका न्यारा है, तो ऐसे उस स्वभावका

( कसश ११ )

ग्रनुभव करें ज्ञो चारों ग्रोर से ग्रंतः प्रकाशमान है, सो ऐसे उस स्वभावका ही ग्रनुभव करो । जो ग्रन्तः चारों ग्रोरसे प्रकाशमान है । इसके लाभके लिए मोहको त्यागें, मोह कहो, मिथ्या कहो, संयोगी बात कहो, इन बातोंको त्यागकर एक इस सम्यक् स्वभावका ही ग्राश्रय करो ।

भूतं भांतमभूतमेव रभसान्निभिद्य बंधं सुधीर्यदन्तः किल कोऽप्यहो कलयति व्याहत्य मोहं हटात् । ग्रात्मात्मानुभवैकगम्यमहिमा व्यक्तोऽयमास्ते घ्रुवं, नित्यं कर्मकलङ्कपङ्कविकलो देवः स्वयं शाश्वतः ।१२।। १४**९---बन्धनके भेदनका सुभाव---**

निज सहज परमात्मतत्त्वकी उपलब्धि कैसे हो ? कैसे यह सहज परमात्मस्वरूप एकदम समक्षमें व्यक्त जाहिर हो ? उसके उपायकी चर्चा इस कलशमें की गई है । सर्वप्रथम इस कल्याणार्थी को चाहिए कि वह भूतकालके वर्तमानकालके ग्रौर भविष्यकालके बंधनका भेदन करे । बंधन क्या ? कर्मबंधन । बंधन क्या ? भीतरमें एक विभावसंस्कार बंधन, इनको दूर करें। देखिये-एकान्ततः कोई ऐसा निर्णय नहीं है कि यह जीव पहले वैराग्य करे या ज्ञान करे । जब जो बात बन सके उसे ग्रभीसे शुरू करे । ग्रगर इस भरोसे रहे कि पहले ज्ञान जगे तब फिर पदार्थोंसे उपेक्षा करेंगे तब तो यहाँ से कायरता न जायगी, ग्रौर कोई यह सोचे कि मैं पहले उपेक्षा करलूँ, सर्व पदार्थोंसे विरक्त हो लूँ, फिर ज्ञानमार्गमें आऊँगा, सो भी काम न बनेगा । ये परस्पर एक दूसरेके साधक हैं । ज्ञान है तो वैराग्य बढ़ता, वैराग्य है तो ज्ञान बढ़ता। इसलिए इष्टोददेशमें यह बात कही कि यथा यथा समायातिहि संवित्तौ तत्त्वत्तमं तथा तथा न रोचन्ते मूविषया सुलभा अपि, पर यह बात एकान्ततः नहीं है दूसरा छंद कहते हैं कि यथा यथा न रोचंते विषयाः सुलभा भ्रपि, तथा तथा समायाति संवित्तौ तत्त्वमुत्तमम् जैसे जैंसे ज्ञानमें उत्तम तत्त्व समाता है वैसे ही वैंसे सुलभ विषयभी रुचिकर नहीं होते और जैसे जेसे सुलभ विषय रुचिकर नहीं होते वैसे वैसे सँवित्तिमे उत्तम तत्त्व समाता जाता । ग्रभी कोई लौकिक काम करन हों, ये करना, वो करना, कितना ही हापड़ घुपड़ मचाते हैं । ये काम कोई करनेके हैं जिन्हें उपादेय मान लिया लौकिक जनोंमें उसके लिये सारे उपाय बताते हैं तो ऐसे ही अपनेको हितमार्गमें चलना है तो कुछ वैराग्य भी हो, कुछ ज्ञान भी हो, कुछ संयममें भी हो, कुछ स्वाध्याय भी चलता हो सभी यत्न करना चाहिए । यहाँ सबसे पहली बात कहाँसे शुरू की जा रही है । इस कलशमें कहा है कि भूत-कालके वर्तमानकालके और भविष्य कालके तीनोंके बंधनोंका भेदन करें। कैसे करें ? उसका उपाय क्या है ? प्रतिकमण, प्रत्याख्यान ग्रौर श्रालोचना, इनका उपयोग करें यह उपाय है । भजन ग्रनुसार मनन करें.

मैं दर्शन ज्ञान स्वरूपी हूं, मैं सहजानन्द स्वरूपी हूं।टेक। हूँ ज्ञानमात्र परभावशून्य, हूँ सहजज्ञानघन स्वयं पूर्ण। हूँ सत्य सहज ग्रानन्दघाम, मैं सहजानन्द स्वरूपी हूं।।१।। मैं खुदका कर्ता भोक्ता हूँ, परमें मेरा कुछ काम नहीं। परका न प्रवेश न कार्य यहाँ, मैं सहजानन्द स्वरूपी हूँ।।२।। ग्राऊं उत्तरूं रम लूँ, निज में, निजकी निजमें दुविघा ही क्या, निज ग्रनुभवरससे सहज तृप्त, मैं सहजानन्द स्वरूपी हूँ।।३।। १५०--बन्धन हटानेका उपाय प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान व श्रालोचना--

भूतकालका बंधन याने पहले जो कर्मबंध हो गया उसको विफल, करना उससे हटना, उसके फलमें न फसना यह बात कैसे बने ? इसके लिए उपाय कहा गया है प्रतिक्रमण ग्रौर वर्तमानकालमें जो दोष लगे उस दोषसे कैसे निवृत्त हो उसका उपाय है उनकी करें ग्रालोचना ग्रौर ग्रागामी कालमें बंधन न बने इसके लिए प्रत्याख्यान करें। तीनोंका ग्रर्थ क्या है ? पहिले कोई दोष लगा हो तो किसी गुरुके पास जाकर जो दोष किये थे उनकी ग्रालोचना करे। ग्रौर प्रायश्चित करके उन दोषोंको

( 83 )

( 23 )

( समयसार कलश प्रवचन प्रथम भाग )

दूर करें और आगामी कालमें, फिर कभी ऐसे दोष न करूँगा, ऐसा आ्राय बने । तो अन्तर्दृष्टिसे वे सारी बातें एक दृष्टिमें हो जाती हैं । वह क्या ? समयसारमें श्री अमृतचन्द्रसूरि कहते हैं कि पुद्गलकर्म-विपाकभवेभ्यः भावेभ्यः ग्रादि, पुद्गल कर्मके विपाकसे उत्पन्न होने वाले भावोंसे, रागद्वेषादिक कषायोंसे जो ग्रात्मा ग्रपनेको हटाता है वहाँ पूर्व बँघे हुए कर्मका फल हीन हुग्रा, विफल हुग्रा, सो प्रतिक्रमण बन गया । वर्तमानमें कोई दोष नहीं चल रहा किन्तु उपयोग सहज ग्रात्मस्वरूपमें लगा है जिससे कर्मोंसे निवृत्त हो रहा है, आलोचना हुई । भविष्यमें ऐसा कर्मोंका बंधन मेरे न रहो, प्रत्याख्यान हुग्रा, तो सब विधियोंको बनाकर, मोक्षमार्गमें चलो । व्यवहारमें भी ऐसा उपेक्षित हो जाय कोई कि अजी क्या करना है ? काहेका ब्रत, काहेका तप, काहेका देवदर्शन, काहेकी गुरुसेवा, ये सब बाहरी बातें हैं । बस एक ग्रात्माका ज्ञान करलें तो बेड़ा पार हो जायगा, ऐसा एक रूखा व्यवहार, अज्ञानमय व्यवहार अगर कोई बनायगा तो वह तो उस ज्ञानको प्राप्त करनेका पात्र ही न बन पायगा । विनयाद्याति पात्रताम् । बिना बिनय गुणके ग्राये ग्रात्मज्ञान करनेकी पात्रता ही न श्रायगी । गुरुविनय, समाजविनय, देशविनय, यथायोग्य विनयसे ग्रयनेको पात्र बनावें याने ग्रयने को मान कर्षायके वशीभूत न होने दें, यह बात कब बनती है, जब सब जीवोंके प्रति यह भाव है कि जैसे सब जीव वैसा मैं । व्याहारिक प्रवृत्तिमें ऐसी पात्रता है कि वह व्यवहारमें प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान ग्रौर ग्रालोचना बना लेता है । ग्रौर वास्तवमें निञ्चयसे तो वर्तमान विभावभावसे ग्रपनेको हटाता है तो उसके ये तीनों उपाय हो जाते हैं तो भूतकाल, वर्तमानकाल ग्रौर भविष्यकालके बंधनका भेदन करके यदि कोई बुद्धिमान भ्रपने ग्रापमें ग्रात्माका कलन करता है तो वह शाश्वत, ग्रन्तः प्रभुकी प्रतीतिका लाभ पाता है । ग्रात्मकलन क्या करके होता ? बेगसे मोहको दूर करके, देखिये मोहका दूर होना ग्रौर ग्रपने ग्रापके स्वातंत्र्य का भान होता, सहज ग्रंतस्तत्त्वका भान होना, यह बात एक साथ है । वस्तुतः परपदार्थका मोह तब ही दूर हो सकता है जब यह ज्ञानमें ग्राये कि सबका सत्त्व न्यारा न्यारा है । एकका दूसरा कुछ भी नहीं लगता । देखिये बाहरकी बातोंमें, कल्पित गैर पदार्थोंमें ममता हटानेके लिए ग्रनेक लोग शूरवीरसे बन रहे हैं, पर कल्पित ग्रपने परिजनोंसे क्या कर रहा, यह भी तो देखें । ममतासे कोई हटा नहीं यहाँ परिजनपर ग्रजमावो । जिनपर रागढ़ेष करके हम अपनेको कलकित करते हैं उनपर अजमावो । ये परिजन सब भिन्न भिन्न जीव हैं, मैं इनसे बिल्कुल जुदा हूँ, इनके कर्म इनके साथ है, इनके सांसारिक सुख दुःख इनके कर्मोदयके आधीन हैं । उनको मैं सुखी दुखी नहीं करता । ग्रपने ग्रपने बाँधे हुए साता ग्रसाताके उदयके ग्रनुसार यहाँ सुख दुःख चलता है। मैं उनका कुछ नहीं करता । वे मुभसे पृथक् जीव हैं, । जब ऐसा भीतरसे भान हो तभी तो मोह हटेगा। घर में रह रहे तो राग तो न हट पायगा अभी। मगर वह राग भी हटनेकी ग्रोर रहेगा। १४१—बन्धनसे हटकर ग्रात्मकलनका कर्तव्य—

कल्याणार्थी पुरुष मोहको हटाये और मोह हटाकर फिर ग्रापने ग्रापमें ग्रपने ग्रापका कलन करे, निरीक्षण कर ग्रहण करे। जांच पड़ताल करते हुए ग्रहण करना। यदि कोई ऐसा कर सके तो वह समफता है कि ग्रोह यह ग्रात्मा, यह तो यह, ब्यक्त स्वयं विराजभान है। हूँ ना मैं, कोई भी पदार्थ होता है स्वयं ग्रपना कोई सत्त्व स्वरूप सर्वस्व लिए हुए होता है, पर पदार्थका सम्बन्ध होनेसे जो विकार बना, जो परिस्थिति बनी, यह तो उसका ऊपरी रूप है। ग्रंतः क्या है उस पदार्थमें, कि जो उस पदार्थका स्वरूप है सो उसके ग्रन्दर है। हर एक चीजमें घटा लो, लौकिक बातोंमें देख लो, ( कलका १२ )

1

Ż

किसी बढ़ईने नई चौकी बनायी तो वह उस समय ग्रपने ग्रसली रूपमें हैं । बादमें जब रोगन लगा दिया तो वह एक ग्रौपाधिक बात है । तो मेरे ग्रात्माका जो सहज स्वरूप है, चैतन्य-चेतना है तो वह म्रपने ग्रापमें ग्रपना कुछ काम कर रहा है । उत्पाद व्यय घ्रौव्य निरन्तर हो रहा है । विपरिणमन होते हुएमें भी भीतर ग्रर्थपरिणमन ग्राधार हो रहा है । वही एक ऐसी मुद्रा बना लेता है निमित्तके सान्निध्यमें, उपाधिके सम्बन्धमें कि उसका रूप बदलता जाता । उसकी समक्त तो शक्तिमें नहीं मिटती मगर उसमें एक विकारका परिणाम सामने या जाता है । ज्ञानी जानता है कि मैं यह नहीं हूँ । मैं तो अपने ग्राप सहज जो हूँ सो हूँ । बस यह जो ग्रपने ज्ञानका स्वरूप है सो मेरा, बाकी सब बाहरी । वस्तुस्थिति यह है, यहाँ कोई साथी नहीं । यहाँ कषाय रखना, एक दूसरेको बुरा निरखना, किसीको भला बुरा निरखना, यह मेरा है, यह गैर है आदिक जो विकल्प ग्रवस्थायें हैं ये तो ग्रज्ञान ग्रंधकार हैं तो ऐसे बंधनसे दूर होना चाहिए । धर्मके मामलेमें भी बंधन न हो । जैसे धर्मके प्रसंगमें गोष्ठियाँ बनाकर यह रूप कर लेते हैं कि ये हैं सो मेरे, ये हैं सो गैर । तत्त्वज्ञान यह भी कर रहा, वह भी कर रहा, जितना मोक्षमार्गमें चलनेकी योग्यतामें बनता सो कर रहे, मगर एक सत्यरिचय बनाये बिना, इस मोहपर बिजय पाये बिना ग्रात्मानुभवका पात्र **न**हीं बनता । इसलिए ग्रयनेको कोई भार न रहे । यहाँ कुछ भी इष्ट नहीं ग्रौर कुछ भी ग्रनिष्ट नहीं, ग्रपने ग्रापपर करुणा करना है तो सब प्रकारके बंधन से रहित ग्रपने ग्रापको ग्रनुभवना है ग्रौर समभना है ग्रपना सहज चैतन्यस्वरूप । 

( 53 )

कलशमें कहा है ग्रात्मानुभवैकगम्यमहिमा याने जिसकी महिमा ग्रात्मानुभवसे ही गम्य हो सकती है । वह सहज ग्रात्मस्वरूप क्या है ? यह है, ग्रात्मानुभवसे ही पहिचाना जा सकता है । जिसे कहते हैं कि बिल्कुल सही ग्रनुभवमें ग्राया हुग्रा । जब ऐसा जाना तो यह तो मेरेमें था ही । है तो यही स्वयं खुद । खुद ग्रनुभवसे नहीं समझा, यह कितने ग्रँघेरकी बात है ? देखो खुद ग्रानन्दमय है **ग्रौर ज्ञानस्वरूप है किन्तु खुदको न जाने, खुदका** प्रकाश न हो तो यह कितने गजबकी बात है । याने इतना बेतुका रूप तो अचेतन भी नहीं पाते । दीपक है, प्रकाशमय है, पर दूसरोंको प्रकाशित करता है खुद भी प्रकाशरूप है । वह अचेतन है मगर प्रकाशरूप भी है, प्रकाशकरूप भी है । उसके लिए दोनों बातें उपयोगी बनती हैं, बाह्य पदार्थोंको ढूढ़ लेते हैं ग्रौर दीपकको भी देख लेते हैं ऐसी ही बात तो यहाँ हम ग्रापमें हैं । ज्ञानस्वरूप ही हैं हम ग्राप । एक दूसरेको भी जाने खुदको भी जाने । जैसे दीपक दूसरेका भी प्रकाश करता, खुदका भी करता मगर कितना ग्रंघेर हो गया कि यह बाह्य को जाननेमें तो बड़ा चतुर बन रहा और स्वयंको जाननेकी बात यह असम्भव सा समभता है। यह ज्ञानस्वरूप है । इस ज्ञानस्वरूपको जानना जो कठिन हो रहा है यह सब वासनाका प्रभाव है । इस ज्ञानको जानना जो कठिन हो रहा है यह सब विषय वासनाका प्रभाव है । इस ज्ञानस्वरूपको जानना जो कठिन हो रहा है यह सब विषय वासनाका प्रभाव है, इष्ट अनिष्ट बुद्धिका प्रभाव है, रागद्वेषका प्रभाव है, इसलिए प्रथम यह कह रहे कि पहले बंधन मिटाम्रो । यह आत्मस्वरूप कर्मबंधसे रहित है । स्वरूपकी बात देखो । परिणाममें तो चल रहा जीव-बंध उभयबंध मगर स्वरूप देखो तो स्वरूपमें क्या कर्मबंध है ? जो बात स्वरूपमें है वह कभी मिट नहीं सकती । जो स्वरूप है, रचा हुग्रा है स्वरूपसे । क्या स्वरूपमें जन्ममरण है ? क्या स्वरूपमें भव है ? न बंधन है, न भव । तो ऐसे श्रन्तः स्वरूपको ज्ञानदृष्टि द्वारा हो परखा जाता है ।

१५३- म्रात्माको एक लक्ष्य होकर ग्रनुभवने की म्रतिशायिता-

जैसे हड्डी का फोटो लेने वाला एक्सरा यंत्र सीदे हड्डी का ही लक्ष्य कर लेता है न कपड़ोंका, न रोम का, न चमड़ी का, न मांसका, किसी ग्रन्य का फोटो नहीं लेता, सीधे हड्डीको बता देता है, ऐसे ही ज्ञातापुरष, ज्ञानी पुरष अपने आपके स्वरूपकी दृष्टि करते तो उनको न शरीर उपयोगमें है न जगह उपयोगमें है, न समय उपयोगमें है। केवल एक सहज सामान्य ज्ञानस्वरूप ही ज्ञानमें रहता है। जब तक यह बात ध्यानमें है कि ग्रभी सुबह है, ग्रब शाम है, तो बस ग्रभी सुबह शाममें ही फंसे हैं। जिसे ध्यान है कि मैं मंदिरमें बैठा हूं, भजन कर रहा हूं, अमुक जगह बैठा हूं, अब इतना समय है तो वहां ग्रात्मानुभव नहीं होता । जहां समय की सुध नहीं, जगह की सुध नहीं, देहकी भी सुध नहीं, वहां बस क्या है। चैतन्य स्वरूपकी दृष्टि । न वजन, है, न भार, एक ऐसी ग्रालौकिक स्थिति है कि उसको कितना हल्का कहा जाय ? तभी तो ऐसा ग्रात्मानुभव करने वाले को ऋद्धि व सिद्धि हो जाती है, ग्राकाशमें विहार कर रहे, यह भी क्या मामूली बात है । जिसने एक ज्ञानघन ग्रंतस्त्वका ग्रनुभव किया । उसीके ऐसे भ्रनेक श्रतिशय, होते । थोडी देरको मानो जैसे आकाश, वह पर द्रव्य है, अप्रेतन द्रव्य है, अमूर्त है, उसे कितना हल्का याने भाररहित बताया जावे तो उस ग्राकाश के हल्केपनसे भी ज्यादह हल्कापन लगता है यहाँ ऐसा आत्मानुभव करने वाले ऋषीजनोंको अनेक प्रकार की ऋद्वियाँ हो जाती हैं, उस तपकी महिमा श्रौर एक ज्ञानकी महिमा दोनों जुटे हुए है तपश्चरण श्रौर तत्त्वज्ञान । यह एक सहज ग्रात्मनन, आत्मानुभव है, इसका प्रताप है–शरीरमें सुगंघ ग्राना, शरीर से निकले हुंए विष्टा मूत्रमें भीं सुगंघ ग्राना, ग्राकाशमें गमन हो, जिधर निकल जायें उधर सुभिक्ष हो जाय । ग्ररे जिनको आत्मानुभूति हुई उनकी समुद्धिहुई ऋद्धि हुई, दुनिया के लोगों को चमत्कार दिखा सब । यह श्रात्मा जो व्यक्त है, ध्रुव है, कर्मकलकसे रहित है, वहाँ ग्र-यका प्रवेश नहीं । मैं ज्ञानमात्र हूं । मेरे स्वरूपमें अन्यका प्रवेश नहीं, स्रतः निर्भार हूं । ऐसा मैं सबसे निराला एकत्व विभत्त, पर तत्त्वों से निराला ग्रौर स्वमें एक रूप जो चैतन्यस्वरुप है, उसका जौ कलन करता है उसके लिए यह सहज परमात्मतत्त्व व्यक्त मालूम होता है । हाथमें तो मुवरी लिए हुए है, मूठी मैं बंद किए हैं । उसीं बंद मुट्टीसे ही बकतमें जेबमैं सब जगह टटोल रहे, पर श्रंगुठी नहीं पा रहे । तो यहाँ वहाँ देखकर वह कितना व्यग्र होता ? ग्रौर ग्राज उसकी कैसी बुध्दि भ्रान्त हो गई । वह बडी घबडाई हुई मुद्रामें बैठा है । उसे एकदम ध्यान ग्रा गया, ग्ररे मेरी मुट्ठीमें तो नहीं है । देखा तो खुदकी हीं मुट्ठींमें वह श्रंगुठी मिली । बतास्रो उसकी श्रंगुठी कहीं बाहर गई थी क्या ? नहीं, थीं उसकी मुट्ठीमें, पर उसका पता न होनेसे ह उसके लिए कुछ न भी श्रौर उसका जब पता हो गया तो उसके लिए सब कुछ है । ऐसे ही यह क्रात्मा स्वयं है, मगर यह एैसा भूला है ज्ञानस्वरूप होकर भी । जो म्रागमसे, साधनसे, ज्ञानसे सारी बातों को जान रहा है वही समझ पाता है कि यह एक क़ैसी उल्टी लीला है कर्मलीला है ।

१४४—ग्रात्मपरिचय बिना ही कर्मकलड्खका भारवहन—

देखो कैसी यह माया बन रही है कि यह ग्रात्मा थ्रपने ग्रापको भूल रहा है। एक बाबूजी ग्रपने घर की व्यवस्था बना रहे थे। वह ग्रपने ग्राराम करनेके कमरेमें जहाँ जो चीज रखते वहाँ उसका नाम भी रखते । छातेकी जगह छाता लिख दिया, कोटकी जगह कोट, टोपीकी जगह टोपी, घडीकी जगह घडी, बेंतकी जगहबेंत, यो सब चीज ढंगसे रखते गए ग्रौर जिस जगह जो चीज रख

( 83 )

( कलज्ञ १२ )

दिया उस जगह उस चीजका नाम भी डाल दिया धीरे धीरे काफी रात ग्रा गई । ग्रन्तमें जब खुद खाटपर लेट गए तो उस खाटके काठपर लिख दिया 'मैं', याने इस खाटपर मैं पड़ा हूँ। जब प्रातः काल सोकर जगे तो सब बाबूजी ग्रपनी व्यवस्था देखने लगे—प्रोह ठीक । घड़ी, बिल्कुल ठीक, कोट बिल्कुल ठीक । यों सब चीजें ठीक निकलीं, पर जब खाटमें मैं लिखा देखा तो उसे देखकर मैं की खोज करने लगा। इधर उधर खाटके छेदोंमें बहुत ढूढ़ा पर मैं न मिला। बाबूजी बड़े हैरान हुए ग्रौर चिल्ला पड़े – ग्ररे मनुवा ( बाबूजीका नौकर) यहाँ ग्राना । · ः क्या हो गया बाबूजी ? · · · ग्ररे बड़ा गजब हो गया । ग्राज तो मैं गुम गया । मनुवाने बाबूजीकी बात सम सती ग्रीर वह हँसने लगा । तो बाबूजी बोले--ग्रबे तू हँसता क्यों ? तुफको हँसनेकी पड़ी, यह मैं गुम गया । तो नौकरने समभाया बाबूजी ग्राप थके हैं । ग्रारामसे सो जावो । हमारी जिम्मेदारी है कि तुम्हारा मैं तुमको मिल जायगा । बाबूजीको ग्रपने पुराने नौकरकी बातपर विश्वास हो गया । सोचा कि कहीं इसने जरूर होगा । यब बाबूजी ज्योंही ग्रारामसे खाटार लेटे तो नौकरने कहा—ग्रब देखो बाबूजी तुम्हारा मैं मिला कि नहीं । तो बाबूजीने ज्योंही ग्रपने शरीरपर हाथपर हाथ फेरा तो समझ गए । ग्रोह, इस बिस्तरपर यह मैं स्वयं ही तो पड़ा हूँ। कहाँ गया, कहीं बाहर मेरा मैं। तो ऐसा ही यह आत्मा सहज स्वरूपतः विगुद्ध ज्ञानानन्दका निधान हूँ । इसकी कहीं कुछ ग्रटकी नहीं है । इसकी ग्रोरसे कुछ अटका नहीं है । स्वयं ही ज्ञानानन्दस्वरूप है । पर ऐसा विश्वास न कर यह अज्ञानी बाह्य पदार्थोंसे मानता है कि ग्रानन्द मिलेगा । बाह्य पदार्थोंके संग्रहमें, तृष्णामें, ख्यालमें बने हुए हैं ।

(

( 23

## १४४-मोहलीला समाप्त कर ज्ञानलीलामें प्रवेश करनेका संदेश-

यह मोहकी ग्रादत हर जगह ग्रपना प्रभाव दिखलायगी। धर्मका काम करें तो वहाँ भी मोहका प्रभाव । बहुतसे लोग तो पूजा पाठ करने जाते तो फलके छन्दके समय खुद तो ले लेते काला कमलगट्टा व स्त्रीको दे देते नारियल और दूसरेकी कुछ परवाह नहीं, ऐसा अगर मोहका नृत्य है तो वहाँ मोह है कि नहीं ? मोहका एक रूप ऐसा भी वन जाता कि जो यहाँ ग्राता है, जो हमारे मंडलमें है वह तो मेरा है खास, वह तो है इष्ट और बाकी इनमें जान नहीं, इनमें ज्ञान नहीं, इनमें बुद्धि नहीं, ये सब मूर्ख हैं, ग्रचेतन हैं, जड़ हैं, इस तरहकी दृष्टि अगर बनती है तो बतायो वहाँ मोहका नाच है कि नहीं । जब सब तरहका बंधन दूर नहीं हुया जहाँ कल्पित कुछमें नियत हो रहे । ये लोग ही तो हमारे सब कुछ हैं, वहाँ ग्रन्धकार है। ग्ररे बाबा आवो तो आवो, न आवो तो न आवो, हममें यह बुद्धि न हो कि ये मेरे खास हैं, ये कोई नहीं । धर्मोंपदेशको स्वाध्याय बताया है ग्रौर स्वाध्यायका ग्रर्थ है स्वका मनन करना । धर्मोपदेशमें केवल बाहरका ही ख्याल है कि यह मेरा बहुत समर्थक है । लोग समभें कि यह बड़े ग्रच्छे वक्ता हैं ग्रादिक किसी भी भावसे परकी ग्रोर ध्यान देकर जो बात कहे वह स्वाध्याय नहीं रहा । स्वाध्याय एक ऐसा रोजका प्रोग्राम है कि चलो इसी प्रोग्रामसे लोग ग्राते हैं, वहाँ थोड़ा स्वाध्याय करनेकी ग्रच्छी विधि बन जाती । वहाँ मात्र यह दृष्टि न रखना कि दूसरोंको समफाना है, मैं भी साथ ही साथ समझता चलूँ और उसका स्वाद लेता चलूँ यह भाव रहे । सिर्फ दूसरोंको समझाने भरकी दृष्टि न रहे । जो कुछ दूसरोंसे कहे उसका ग्रपनेसे भी वास्ता रखें । जिस समय बोल रहे उस समय खुद अपने श्रापकी श्रोर दृष्टि बनानेका प्रोग्राम न रखे तो उससे क्या लाभ ? अब म्राप समझिये---कितनी स्वतंत्रता होनी चाहिए धर्मपालन के लिए ?

१४६—उत्तरोत्तर अन्तः प्रवेशकर श्रेयोलाभ लेनेका अनुरोध—

इस कलशमें भ्रमृतचन्द्राचार्य कहते हैं कि पहले भूत भविष्य भ्रौर वर्तमानके बन्धनको दूर करें । प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान ग्रौर ग्रालोचना ये इस बन्धनको दूर करने वाले हैं । भता बतलावो कोई जन्मते ही बड़ा तत्त्वज्ञानी बना क्या ? संस्कार चले, माँ ने दर्शन किया तो खुद भी उसी तरहसे भुककर दर्शन किया । माता पिता ने विनयरूप प्रवर्तन कराया, विद्याभ्यास कराया, कितना कितना व्यवहारका काम कराया । तो जो चीज ऊँची है जिसे हमें पाना है उसके लिए सब प्रकारके पुरुषार्थ बनावें ग्रौर सब पुरुषार्थोंमें मुख्य पुरुषार्थं तत्त्वज्ञान है । उसके बिना तो काम बनेगा नहीं । तो विरक्त होकर उपेक्षित होकर, परको पर जानकर उसीमें चित्त लगाकर बन्धन हटावें । जैसे बने उस प्रकार इस सहज ग्रात्मस्वरूपका ग्रनुभव बनना चाहिए । यह सहज चैतन्य प्रतिभास मात्र हूँ, चित्रूप चैतन्य-मय, जिसमें बन्धन नहीं, राग नहीं, जिसमें कोई पंक नहीं उस स्वरूपका कलन करें तो मेरे लिए यह नित्य ध्रुव शाश्वत चैतन्यदेव सदा प्रकाशमान है । बस एक बार भी ग्रनुभवमें ग्राये, उसकी स्मृति ही बहुत बड़ा एक प्रासाद उत्पन्न करती है । चित्तमें वही घुन रहती है । ग्रात्माको सन्तोष होता है तो ग्रात्मरमणमें ही, बस वही जीव ग्रात्मानुभव करने योग्य है ग्रौर वही सच्चा ग्राशीर्वाद है । लोग तो कहते हैं कि महाराज श्रापका ग्राशीर्वाद मिले तो हमारा बेड़ा पार हो जायगा, पर पार होगा अपने ग्रापके निजके ग्राशीर्वादसे । बार बार मननमें, ग्रनुभवमें, चिन्तनमें, ज्ञानमें ज्ञान स्वरूपको ले चलें तो ग्रलौकिक आनन्द प्राप्त हो । ऐसा ग्रानन्द पाये तो यही सच्चा ग्राशीर्वाद है, क्योंकि ऐसे ही उपायोंसे हम संसारके संकटोंसे दूर हो सकते हैं ।

त्रात्मानुभूतिरिति शुद्धनयात्मिका **या,** ज्ञानानुभूतिरियमेव किलेति बुद्ध्वा । आत्मानमात्मनि निवेक्य सुनिष्प्रकंपमेकोऽस्ति नित्यमबोवधघनः समतात् ।।१३।।

१४७—भूत वर्तमान भविष्यके बंधन तोड़कर ग्रात्मानुभवके लिये उद्यमन—

यात्मानुभूतिके लिए किस विधिसे चलना है ? पहले तो भूतकाल, वर्तमानकाल ग्रीर भविष्य-कालके बंधनको तोड़ना है । उसको मोटे रूपसे एक दृष्टान्तमें बतलाते हैं । देखो ग्रनेक लोग भूतका मोह, वर्तमानका मोह ग्रीर भविष्यका मोह करते हैं ना ? कोई पुरुष पहले बहुत धनी था, ग्रब गरीब हो गया तो वह सबके समक्ष शानके साथ कहता है कि ग्रजी मेरे पास इतना इतना ठाठ था । मेरा मेरा ग्रालाप गई गुजरी बातसे करता है वह ही तो भूतका मोह कहलाता । वर्तमानका मोह हो ही रहा ग्रीर भविष्यका मोह याने जिसकी ग्राशा रखे उसमें होता । एक उदाहरण लो ग्रापने किसीका मकान घर रखा रहन । उसमें कुछ म्याद रखते हैं कि मानो ३ वर्षमें उठा सके तो उसका नयीं तो हमारा तो उसके मानो ढाई साल गुजर गए । ग्रभी ६ माह शेष रहे, ग्रीर आप यह जान रहे कि इसमें इतनी हिम्मत नहीं है कि यह हमारा ऋण ग्रदा कर सके, तो ग्राप ६ महीना पहिले ही उस मकानको अपना मान बैठते हैं यह भविष्यका मोह हुगा । ऐसे ही भूत, भविष्य वर्तमानका राग, यह भावबंधन ही तो है । ग्रीर द्रव्यकर्ममें देखो तो पहलेके बांधे कर्म यह भूतका बंधन ग्राज उदयमें ग्रा रहा, वर्तमानमें जो हो रहा सो वर्तमानका बंधन, ग्रीर भविष्य का बन्धन भी तो कर्मसत्त्वमें है तो इन सब बंधनोंको दूर करनेकी एक तरकीब है—सर्वसे विविक्त चैतन्यस्वभाव ग्रपने ग्रापको निरखना । आत्मानुभव हो ऐसी स्थितिमें कहीं उसका कर्मबंधन नहीं खतम हो गया, मगर उसके उपयोगमें बंधन नहीं । उस उपयोगमें बंधरहित केवल चैतन्यस्वभाव है । ग्रात्मप्रतीतिकी विधिसे बंधनका भेदन किया

( 29 )

## ( केलको १३ )

श्रौर मोहको दूर किया श्रौर उस स्वरूपको, स्वभावको ग्रपने ज्ञानमें लिया, यही ग्रात्मानुभव बनता । इस तरह जो ग्रात्मानुभव बनता है वह क्या है ? एक शुद्धनयात्मक श्रात्मानुभव है । देखो एक ग्रात्मा-नुभव भगवानके भी होता । चलता ही तो है ग्रनुभव । वीतराग ऋषीसंतोंके हुआ, १२वें गुणस्थानमें हुग्रा, मगर यहाँ शब्द डाला है शुद्धनयात्मक ग्रात्मानुभूति याने जहाँ नयोंसे जाना है, शुद्धनयसे जो जाना है वह शुद्धनयात्मक ज्ञानानुभव ही ग्रात्मानुभव है । तो जो शुद्धनयात्मक ग्रनुभव है वह है ज्ञानानन्द ।

**\$**]

# १४८--ज्ञानानुभव बिना ग्रनेक विद्यामें बढ़कर भी श्रात्मानुभवकी श्रशक्यता--

देखो—ग्रात्मानुभूतिका सरल उपाय यहाँ ग्राचार्यसंतने ज्ञानानुभूतिकी याद करा कर बता दिया । केवल अपनेको ज्ञानमात्र ज्ञानमात्र मनन करें । मनन तो चलता है ना, क्या क्या ? मैं तो इस मोहल्लेका हूँ इस घरका हूँ, व्यापारी हूँ, ग्रमुक हूँ, सविस वाला हूँ, विद्वान हूँ ग्रौर उसका घमंड भी बना रहता, क्योंकि परमें अहंबुद्धि है। जैसे यहाँ अनुभव करते हैं कि मैं यह हूँ, यह हूँ, ऐसा अनुभव न करके यह अनुभव करें कि मैं सिर्फ ज्ञान ज्ञानमात्र हूँ। जाननप्रकाश चैतन्य दृष्टि । देखो कुछ अपने आपकी ग्रोर भुकोगे तो समभमें ग्राता जायगा, शब्द न समभा सकेंगे, किन्तु अपने ग्राप समभ लेंगे। एक तो गैल दिखाना ऐसा होता कि देखो यहाँसे जाना ग्रागे, दो रास्ते फूटे मिलेंगे, दाहिनी ओरके रास्तेसे जाना, आगे जानेपर चौराहा आयगा, वहाँ से बाईं स्रोरको जाना इस इस प्रकार एक तो मार्ग बता दिया। वह चलता भी है उसे वे वे सब चिन्ह दिखते भी हैं जो बताये, मगर उसका स्पष्ट ज्ञान तभी स्पष्ट हो पाता जब वह सही चिह्न पा लेता, पर हाँ घारणा तो उसको पहले से ही हो गई उस मार्गकी जानकारी करके, पर मार्गका परिचय प्रयोगसे ही स्पष्ट हुम्रा, ऐसे ही ग्रात्मामें प्रयोग किया जाय । ग्रात्मस्वभाव ग्रंतस्तत्त्वकी ग्रोर भुक जाय, उसका ग्रहण किया जाय तो ग्रनुभव होगा कि मैं क्या हूँ। यह तो एक बड़े गजबकी बात है कि दुनियावी हिसाब किताब लगानेमें तो बड़े चतुर बन रहे, पर ग्रपनी बात ग्रपनी समझमें नहीं ग्राती । तो क्यों नहीं समभ बनती कि यहाँ इष्ट ग्रनिष्ट राग विषय चल रहे हैं, यही ग्रंधेरा इस श्रात्मतत्त्वको समफने नहीं देता ग्रौर कोई समफ कर भी नहीं समभ पाता । कोई तो ऐसे हैं कि उनकी समभ ही नहीं, और कोई ऐसे हैं कि समझ कर भी नहीं समभ पाते । वे समभते हैं उनके शब्दों द्वारा अभ्याससे । बहुत बहुत उपदेश भाड़ें, बहुत बहुत शास्त्र भी पढ़ें, मगर क्या है। जब तक यह ज्ञान इस सहज ज्ञानस्वरूपको अनुभवमें नहीं लेता, ज्ञानमें नहीं समाता, जब तक समभ नहीं, ग्रौर जब तक वह जीव ग्रज्ञानी है, भले ही शास्त्रज्ञानमें बहुत बढ़े, भले ही यहाँ वहाँकी बातें बहुत जान ले मगर इसको अपने आपमें जब तक ज्ञानानुभूति नहीं बनती, तब तक ज्ञानी नहीं । वह स्रज्ञानी बना हुन्ना है । दुनियामें भी तो ऐसे चतुर हैं, उनमें बड़ी चालाकी भरी, कितनी ही तरहके भेषमें रहते कोई बाल बढ़ा लेते, कोई साधुका रूप रख लेते, कोई रईसी ढंगके कपड़े पहिन लेते । जैसे रेलगाड़ियोंमें जो चोर होते है वे देखनेमें कितना सूटेड बूटेड एक रईस जैसे लगते हैं, वे अंग्रेजीमें बड़ी शानसे बात भी करते हैं । उन्हें कोई बता थोड़े ही सकता कि ये चोर हैं, पर वे ही मौका लग जानेपर माल चुराकर चम्पत हो जाते हैं।

१४६--- प्रात्मानुभवके इच्छुकोंको भ्रात्मतत्त्व व म्रनात्मतत्त्वके परिचयकी म्रावध्यकता---

इस ग्रात्माका स्पष्ट बोध तब होता है जब ग्रनात्मतत्त्वका भी बहुत परिचय हो । उस ग्रनात्मतत्त्वमें कर्मका ग्रधिक सम्बन्ध है । कर्मसिद्धान्तका ग्रधिक परिचय होना चाहिए ग्रौर फिर

( 80 )

ग्रध्यात्मस्वरूपका भी अधिक परिचय होना चाहिए । ज्ञानको ग्रात्मानुभवके लिए कितनी सुगमता रहती है। विकारोंसे हटना उसका खेल होता है। जिसने कर्मकी अनेक दशायें जानीं, कर्मका प्रति-फलन देखा उसका एकदम निर्णय है कि यह ुसब हो तो रहा है, किन्तु मैं तो शुद्ध चैतन्यमात्र हूँ। स्वभावदर्शनमें मदद देता है कर्मसिद्धान्तका परिचय । कोई कर्मसिद्धान्त नहीं जानता है तो उस भेष में कहते हैं कि हमको तो ग्रात्माकी बात जाननी है ग्रौर बाहरी बातोंमें क्यों चर्चा करना । वे तो कूपमण्डूक है । ग्रौर किसीने शास्त्रोंकी बात, यहाँ वहाँकी बात खूब जाना ग्रौर उस ही की बातमें कुछ संतुष्टसे हो रहे—हमने खूब समभा । ग्ररे वह कोई संतोष नहीं है, वह एक ग्रह कार हुग्रा, उसमें मौजमानी बात है। कोई इस भेषमें बढ़ रहा, तपक्ष्चरणमें बढ़ रहा, बाह्यमें खूब बढ़ रहा, पर भीतरमें कुछ ज्ञान नहीं, ग्रनन्तानन्त जीव तो ऐसे हैं कि जिन्हें कुछ पता ही नहीं, विरले ही कोई ज्ञानी है जिन्हें 🦼 ग्रात्मानुभूति होती । तो शुद्धनयात्मक जो ग्रात्मानुभव है सो यही तो है वह ज्ञानानुभूति । मैं ज्ञानमात्र हूँ, यह बड़ा एक अमृतमय तत्त्व है । मैं ज्ञानमात्र हूँ, इस प्रकारका मनन बने, क्योंकि जिसरूप अपनेको भाया—मैं ज्ञानमात्र हूँ, वह ज्ञानमात्र कभी मरता है क्या ? ज्ञानमात्र ग्रपनेको माने तो वह ग्रमर ही तो हो गया । तो शुद्धनयात्मक जो ग्रात्मानुभव है वह ज्ञानानुभूति है, ऐसा जानकर हे ज्ञानी जनो, आत्माको आत्मामें रखकर स्थापित करो । याने ज्ञानमें ज्ञानस्वभाव स्थापित करो, निष्प्रकम्प होते हुए स्थापित करो, जिससे कि ऐसा ग्रनुभव हो कि चारों ग्रोरसे यह सर्वत्र ज्ञानघन है ।

१६०--ज्ञानमात्र ज्ञानघन ग्रन्तस्तत्त्वका विवेचन---

देखो इसमें दो प्रकारसे मनन करनेका संकेत है । मैं ज्ञानमात्र हूँ, ज्ञानघन हूँ । हैं ये दोनों मनन ग्रपने ग्रात्माके ही ग्रन्दर, मगर रीति पद्धति, विधिमें थोड़ी विशेषता है परस्परमें । मैं ज्ञानमात्र हूँ, यह तो एक ग्राकिच्चन्य भादनाके ग्राघारको लेता है, उसे रुष्ट करता है, मैं ग्रौर कुछ नहीं, मैं ज्ञानमात्र हूँ। अन्य कुछ नहीं, जिसे कहते इतना भर। आप तो इतना भर कह दें और कुछ नहीं। बस ज्ञान-ज्ञान इतना भर मैं हूँ। जिसका निष्कर्ष यह निकला कि स्वरूपके सिवाय जिसका अन्य कुछ नहीं, जिसमें ग्रन्य नहीं, जिसका किसी परमें प्रवेश नहीं। मैं ज्ञानमात्र हूँ। मनन करनेमें ग्रा तो रहा है, अपने लिए ग्रमूर्तको ग्रोर, हल्केकी ग्रोर याने निर्भारकी ग्रोर ग्रा रहा है। ग्रौर साथमें ज्ञानघन की भी प्रतीति लगी है। ज्ञानमात्र चिन्तनमें तो एक हल्कापन सा ग्रा रहा है ग्रौर एक भरा हुग्रा ग्रनुभव यह ज्ञानघनकी प्रतीतिके साथ चल रहा है । मैं परिपूर्ण हूँ, ज्ञानघन हूँ । ज्ञानघनका विश्वास रहेगा तो यह दीनता मिट जायगी कि मुझे यह काम करनेको पड़ा, ग्रभी यह काम करनेको पड़ा। ग्ररे मुफे बाहरमें कुछ नहीं करनेको पड़ा । बाहरमें कुछ किया ही नहीं जा सकता ग्रौर ग्रन्दरमें यह परिपूर्ण ब्रह्म परम पदार्थ ही है । इसे करना ही क्या है । देखिये स्वरूपदृष्टिके क्षेत्रकी बात चल रही है । मैं ज्ञानघन परिपूर्ण कृतार्थ हूँ । तो ग्रपनेको ज्ञानमात्र ग्रनुभव करें, ज्ञानघन ग्रनुभव करें । फल क्या होगा ? सहज ग्रानन्दकी ग्रनुभूति जगेगी, जिसमें वास्तविक तृष्ति होगी । तो एक ध्यान बनालो मैं ज्ञानमात्र हूँ, ज्ञान ही ज्ञान हूँ । जरा ईमानदारीसे सच्चाईके साथ प्रयोग दृष्टि बनाकर ग्रात्मज्ञान बने, अपनेपर दया करके एकान्तमें बैठकर । चार ग्रादमियोंके बीच प्रसंगमें बैठकर यह ग्रात्मानुभव की बात नहीं बनती, क्योंकि ग्रभी ग्रात्मा ऐसा बेईमान बना हुग्रा है कि इसके ग्रन्दर चारों प्रकारकी कषायें हैं । घर्मकी घटनामें, धनके प्रसंगमें मान ग्रौर माया ये बड़े जबरदस्त है । जरा-जरा सी बातमें

( 25 )

### ( ৰ লগ १३ )

ये अपना नाच दिखाते हैं । अभी भगवानके सामने बिनती पढ़ रहे तो बहुत धीरे धीरे भ्रटपट ढंगसे पढ़ रहे थे, ग्रातमके ग्रहित विषय कषाय, इनमें मेरी परिणति न जाय । ग्रौर ग्रगर कोई दो चार भाई वहाँ पहुंच गए तो किर ग्रपनी बड़ी मुद्रा बना लेंगे, ग्रौर वहीं बिनती बोलनेका लय स्वर ढंग भी एकदम बदल जायगा । तो यह मायाचारकी ही तो बात है । तो एकान्तमें ग्रपनेपर दया करके कि इस संसारमें मुफे ग्रकेला ही कष्ट सहना पड़ता है उससे निवृत्त होनेके लिये ग्रात्मानुभव बनावें । ग्रात्मानुभव बनता है ग्रपनेको ज्ञानमात्र मनन करनेसे । मैं ज्ञान ज्ञान रूप हूँ, ऐसा सोचते सोचते रूप यह आ जायगा कि मैं ज्ञानघन हूँ, समन्तात् ज्ञानघन हूँ । पर एक और विशेष याद दिलानेके लिए यह शब्द पड़ा है घन । घनके मायने लोग लगाते वजनदार । जैसे लोहेका हथौड़ा होता है तो उसे लोग घन कहते । घनका ग्रर्थ लोग वजनदार लगाते, पर घनका ग्रर्थ वजनदार नहीं । किन्तु घनका अर्थ है जिसमें वही वही हो, दूसरा कुछ न हो, ग्रब जितना घन है उसमें वही वही है इसलिए उसका नाम धर दिया घन् । एक लोहेके ग्रलावा उसमें ग्रौर कुछ नहीं इसलिए वह घन है । कोई स्वर्णका डला हो, जिसमें मौत्र वही वही हो, ग्रन्य चीज उसमें न मिली हो तो वह कहजाता है घन । याने जो वही वही हो जिसमें ग्रन्य चीज न मिली हो वह कहलाता है घन । जैसे लकड़ियोंमें एक सागौन की लकड़ी होती, ग्रब उसमें जब बीचमें बुरादा न हो, सिर्फ वही वही हो, तो उसे **क**हते हैं घन । ऐसे ही यह म्रात्मा ज्ञानघन है तो उसका म्रर्थ है कि मात्र ज्ञान ही ज्ञान है, ज्ञानघन म्रात्मा है, जिसमें ग्रन्य कोई चीज नहीं मिली, बस ज्ञानमें ऐसा ज्ञानघन ग्रन्तस्तत्त्व समाना यही ज्ञानानुभूति है । यही शुद्धनयात्मक अनुभव है ।

( 33

(

## १६१---ग्रात्मानुभूतिमें ग्रलौकिक ग्रानन्दस्वरूप सहज परमात्मतत्त्वका लाभ---

आत्मानुभूतिमें क्या मिलता है ? वह आत्मानुभूति क्या चीज है ? उसका विषय स्वयं एक सहजसिद्ध अर्थ है । जो शब्दों द्वारा जाना गया ग्रौर ज्ञान द्वारा ग्रनुभव किया गया ऐसा वह एक परमार्थं तत्त्व है । उसकी अनुभूति बस यह ही तीन लोकमें सार है । वीतराग विज्ञानता, रागद्वेष रहित ज्ञानमात्र तत्त्व यह सहज ज्ञानस्वरूपका विशेषण लगाम्रो । केवलज्ञान वीतराग है, परंतु विज्ञान शब्दमें जो ता प्रत्यय लगा है उससे स्वभावभावरूप ज्ञानभाव याने सहज ज्ञानभाव द्योतित होता है इसको मन वचन काय सम्हालकर नमस्कार करें । मन, वचन, कायकी चंवलता हटाकर इस ज्ञान-स्वरूपपरमात्माकी भक्तिमें, श्रन्तस्तत्त्वको व बाह्यकी भक्तिमें केवलज्ञानको लें, रागद्वेषरहित सहज ज्ञान और बाह्य भक्तिमें, परमात्मा, तीर्थंकर, आत्मा । तो जो जुद्धनयात्मक आत्मानुभूति है वह यह ही तो ज्ञानानुभूति है जो चारों क्रोरसे विज्ञानघन है, ज्ञानरससे परिपूर्ण है । यह बंधनमें है क्या ? नहीं ? जैसे कोई राजा किसी प्रकारका अपराध लगाकर किसी ज्ञानी सम्यग्दृष्टि पुरुषको बाँध ले जाय, कैदमें डाल दे, ग्राप कहेंगे कि जब कोई ग्रपराध नहीं किया तो कैदमें कैसे डाल देगा ? ग्ररे बिना ग्रपराघके भी कोई भूठा ग्रारोप लगाकर कैदमें डाला जा सकता । तो वह सम्यग्दृष्टि पुरुष कैंदमें पड़ा है मगर वहाँ जब ैंवह ज्ञानानुभूति करता है, ब्रात्मानुभव कर रहा तो उसके उभयोगमें बंधन है क्या ? कोई ज्ञानको बाँध सका है क्या ? चाहे कोई शरीरको बाँध दे, मगर श्रात्माको किसीने बाँधा क्या ? ज्ञानको लौकिक जन कोई नहीं जानता, ज्ञानानुभूति वहाँ भी है, यहाँ भी ग्रपने को बंधरहित, भवरहित जो जो बात सिद्ध पर्यायमें व्यक्त है उस उस रूप यह विशेषण लगाते जावो---यह ज्ञानस्वरूप, यह सहज परमात्मस्वरूप गतिरहित, इन्द्रियरहित, योगरहित, वेदरहित है यों लगाते

जावो, उपयोगमें, उस समयके अनुभवमें वह निर्बन्ध है। बस यही-यही मात्र एक साधारण सामान्य ुविशेषतारहित । ग्रब इसको चाहे भोला, सीधा, सरल, ग्रनजान, कुछ भी कह दो, लोग ग्रनजान किसे कहते कि जिसे मायाचारी छल कपट ग्रादिकसे परिचय नहीं । और जो सरल है, ग्रात्माका रस लेता रहता है, उसके सहज ज्ञानसामान्य अनुभूतिमें है ।

१६२—उपयोगभूमिमें विकार न म्रानेपर प्रतिफलित होनेपर भी विकारका म्रननुभव—

ग्रात्मानुभवके समय किसीके विभावोंका भी परिणमन चल रहा, विभाव चल रहे, पर ग्रनुभव नहीं चल रहा । ऐसा एक पुरुषार्थका स्थान है वह । कोई गृहस्थ ग्रथवा कोई मुनि जिसके कर्मोंका 人 उदय निरन्तर चल ही रहा, चतुर्थ गुणस्थानवर्तीं जीवके ग्रप्रत्याख्यानावरण कर्षायका उदय है ना, श्रावकके प्रत्याख्यानावरणका ग्रौर मुनिके भी संज्वलनका है, तो क्या वह धारा खतम हो गई ? उस ग्रात्मानुभव करने वालेका वश उन कषायोंका उदय रोकनेमें क्या चल रहा है निरन्तर उदय है ग्रनुभाग है, जो प्रतिफलन हो रहा, यहाँ तक ग्रनिवारित है बात, मगर उपयोग है सहज आत्मस्वरूपकी ग्रोर तो ग्रनुभव हो रहा है सहज ज्ञान तत्त्वका ही । प्रतिफलनका, उस विभावका ग्रनुभव नहीं हो रहा है ग्रात्मानुभवके समय । इस ग्रनुभव दशामें यह जीव क्या कर रहा ? ज्ञानानुभूति, ज्ञानानुभव । ऐसा यह ज्ञानमात्र अनुभव करने वाला, ज्ञानघनका अनुभव करने वाला जो अपने आपके इस मर्मको जान लेता उसने सब कुछ जान लिया । तो व्यवहारनयसे पर्याय, भेद, अभेद, स्थिति, निर्णय, निमित्त नैमित्तिक भाव सभी तो उस व्यवहारनय द्वारा समको जा रहे हैं । जहाँ हमें रमना है उसे भी व्यवहार-नय बता रहा जिससे हमें हटना है उसे भी व्यवहारनय बता रहा । ग्रब उसका प्रयोग बनावें जिससे हटना है उससे हट जावें ग्रौर जिसमें लगना है उस ग्रोर लगे तो कुछ यहाँ शुद्धनयका ग्रालम्बन बना लेंगे, ग्रौर शुद्धनयके आलम्बनसे सहज चैतन्यस्वरूपको ज्ञानमे ले लेंगे ।

्१६३--ज्ञानानुभवसे सर्वसिद्धि--

भैया ज्ञानानुभव पाया तो सब पाया, यह न प्तया तो जीवन व्यर्थ जा रहा है। खाना पीना तो गाय, भैंस, म्रादिक बनकर भी मिलता । जितना म्रानन्द मनुष्य हलुवा रसगुल्लेमें मानता, क्या उससे कम ग्रानन्द ये पशु हरी घासमें मानते ? ग्राहार, निद्रा, भय, मैथुन ग्रादिक सभी संज्ञायें तो पशु पक्षी बनकर भी भोगी जा सकती थीं । फिर यहाँ मनुष्य होनेका सार क्या है ? ग्ररे यहाँ सार है ग्रात्मानुभव । इस ग्रोर ग्रावो, विधिसे ग्रावो । विधि छोड़कर भटक जावोगे । ग्राचार्य संतोंने सब विधि बताया है, उसके अनुसार चलें श्रौर किसीके बहकावेमें क्यों आयें ? ऋषि संत सभी प्रकारके शास्त्रोंके ज्ञानी होते हैं, उनका जो उपदेश मिलता है उसमें बहक नहीं मिलती और इसी प्रकार जो सब प्रकारके शास्त्रोंमें ग्रपना कौशल रखते वे सही ढंगसे चलेंगे । उनके लिए ग्रात्मदृष्टि करना, ज्ञाना-नुभव करना, स्वभावदर्शन करना, यह सब कौतूहल सा हो जाता, खेलमात्र लीलामात्र । जैसे बड़े- 🤸 बड़े धनिकों द्वारा बड़े-बड़े काम आसानीसे कर लिए जाते हैं उससे भी अधिक आसान काम तत्त्व-ज्ञानी पुरुषको रहता है । वहाँ तो परेशानी भी रहती, मगर तत्त्वज्ञानीको ग्रात्मानुभवके लिए कोई परेशानी नहीं । तो मूल उपकार अरहंत देवका है, तभी मूल वक्ता ग्ररहंत हैं । फिर गणघर ग्रादिक देव है, ग्रौर और भी ग्राचार्य संत हैं, वे यद्यपि ग्राज हमारे सामने नहीं हैं, तो भी उनकी हम पर बड़ी करुणा है जो उनके वचन ग्रागममें मिलते हैं । वे ठीक विधिसे चले, व्यवहारनय, निश्चयनय, शुद्धनयकी विधिसे चल कर पश्चात् ग्रात्मानुभवकी पद्धतिसे चले तो आत्मानुभव हुग्रा । हम भी उनके बताये

· ( 200 )

( कलश १४ )

मार्गसे चलें तो कल्याण निश्चित है।

ग्रखंडितमनाकुलं ज्वलदनंतमंतर्वहिर्महः, परममस्तु नः सहजमुद्विजासं सदा ।

( १०१

चिदुच्छ्वलननिर्भरं सकलकालमालम्बते, यदेकरसमुल्लसल्लवणखिल्यलोलायितम् ॥१४॥ १६४—शुद्धनय श्रौर <mark>त्रशुद्धनयका विश्लेषण</mark>—

शुद्धनय और त्र्रशुद्धनयका अर्थ क्या है ? शुद्धनय--जहाँ केवल एक द्रव्य ज्ञानमें जाना जा रहा हो म्रौर वह इसी विधिसे कि उसमें गुण स्रौर पर्यायोंका भेद भी न समका जा रहा हो याने गुण स्रौर पर्यायें जहाँ निष्पीत हो चुकी हों, जिस प्रकार एक विशुद्ध याने सबसे वियुक्त द्रव्यका निहारना, इसे कहते हैं शुद्धनय थ्रौर पदार्थके गुणोंका परिचय करना इसमें ज्ञानगुण है, दर्शनगुण है, चारित्रगुण है, यह बन गया ग्रशुद्धनय । शुद्ध ग्रशुद्धका अर्थ यहाँ पर्यायकी मलिनता ग्रौर निर्मलता न करना किन्तु एक ग्रखण्ड ग्रंतस्तत्त्वकी दृष्टि कराये उसे कहते हैं शुद्धनय । श्रौर उस द्रव्यका भेदपूर्वक परिचय कराये उसे कहते हैं ग्रशुद्धनय । ग्रशुद्धनय कितने प्रकारके होते हैं ? ग्रब देखो जीवमें चैतन्यस्वभाव है, इस तरहका जो निरख किया तो ग्राप समभ रहे होंगे कि यह तो बिल्कुल शुद्ध वर्णन है । ग्रनादि ग्रनन्त चैतन्यस्वभावी इस जीवको कहा जा रहा, लेकिन यहाँ गुण–गुणीका भेद बनाया । ग्रभेदमें चैतन्यस्वभावमात्र है, ग्रौर गुण गुणीके भेदसे कहा हुग्रा जो नय है वह ग्रजुद्धनय है । जुद्धनयकी महिमा जाननेके लिए ग्रगुद्धनयका जिक कर रहे. ग्रगुद्धनयका ग्रर्थ पर्यायकी मलिनता नहीं है । ग्रगुद्धनयका विस्तार बहुत है, शुद्धपर्यायका वर्णन करना यह भी ग्रशुद्धनय है त्रशुद्धपर्यायका वर्णन वह भी अशुद्धनय है। जैसे कहा-जीवके दर्शनगुण है, चारित्रगुण है ? बताय्रो यह य्रगुद्धनयका वर्णन है कि गुद्धनयका ? म्रज्ञुद्धनयका, इसे सद्भूतव्यवहार कहते । बतायी जा तो रही शक्ति वह सहजभावमें, लेकिन भेद करके बताया-कहीं जीवमें ये अलग-ग्रलग नहीं पड़े हैं, वे एक ही हैं मगर ग्राचार्य संतोंकी दृष्टियाँ ग्रीर ग्रौर सब जैन शासनका कथन कितना प्रमाणभूत है कि भेद करके जो बात कही गई वह उसी ढंगसे जाननेमें म्रा रही । लेकिन भेद करके कथन होनेसे ग्रशुद्धनय कहलाया । जीवमें केवलज्ञान है । सिद्धभगवानमें केवलज्ञान है, यह बात तो अच्छी कही जा रही ना और उनकी तो हम रोज पूजा करते हैं । भगवानके ऐसे ही गुणानुवाद करके पूजा करते हैं । जीवमें केवलज्ञान है, यह किस नयसे कहा जाता है ? यह बार-बार ध्यानमें रखना कि मलिनताका नाम यहाँ प्रशुद्ध नहीं, भेदरहित सिर्फ एक ग्रखण्ड तत्त्वको ग्रहण करनेका नाम शुद्धनय है । ग्रौर भेदकथन है वह ग्रशुद्धनय है । १६५—व्यवहारनयसे वस्तुपरिचयकी प्राक् स्रावश्यकता—

आत्माका परिचय द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावोंसे होता है । सभी वस्तुग्रोंका परिचय द्रव्य क्षेत्र काल भावसे होता है । जैसे ग्रात्मा द्रव्यदृष्टिसे कैसा है ? गुण पर्यायका पुञ्ज । क्षेत्रदृष्टिसे कहा है ग्रसंख्यात प्रदेशी है, इतना लम्बा चौड़ा जितना वर्तमानमें है उस दृष्टिसे ग्रात्माका परिचय मिला, उसकी दृष्टि किया, परिचय मिला । उस समय आत्माकी जो परिणति चल रही हो उसका परिचय करना वह कालदृष्टिसे परिचय है । जैसे ग्रात्मा कोधी है, निर्मल है, ज्ञानी है । ग्रौर भाव दृष्टिसे ग्रात्माका परिचय करेंगे तो वर्णन दो तरहसे करेंगे, कुछ भेद रूपसे कुछ ग्रभेद रूपसे । इस जीवमें ज्ञान है, दर्शन है, चारित्र है, ग्रानन्द है, शक्ति है, यह वर्णन हुआ भेद विधिसे, गुणोंकी कथनपद्धतिसे । ग्रौर ग्रभेद भाव चित्स्वरूप, जीवमें चैतन्य है, इसमें भी भेद किया गया, इतना भी भेद मिटाकर यह चैतन्यस्वभाव मात्र है, यो ग्रखण्ड केवल चित्स्वरूपका जहाँ शुद्ध दर्शन है वहाँ है शुद्धनयका विषय । ग्रौर यहाँ देखो

#### (समयसार कलश प्रवचन प्रथम भाग)

(१०२)

आत्मानुभवकी बातमें क्या हम आत्माको इस तरह देख रहे कि यह अनन्त गुणोंका घारी गुणपर्यायोंका पिण्ड है। यह ग्रात्मा त्रैकालिक अनन्त गुणात्मक है, इस तरह का मनन आत्मानुभवमें सहयोगी तो है मगर साक्षात् आत्मानुभव नहीं है, और साक्षात् साधकतम भी नहीं है, उससे तुरन्त आत्मानुभवमें सहयोगी तो है मगर साक्षात् आत्मानुभव नहीं है, और साक्षात् साधकतम भी नहीं है, उससे तुरन्त आत्मानुभव तो नहीं होता, मगर आत्मारिचय हो जाता है, आत्मा असंख्यातप्रदेशी है, इतना लम्बा चौड़ा है ऐसा ज्ञान है, तो है सही बात, मगर क्षत्रदृष्टिसे आत्माका जब मनन किया जा रहा है तो उसके अनन्तर ही आत्मानुभवकी मुध नहीं हो पाती । यद्यपि ऐसा जाने विना आत्माकी समफ नहीं बनती, मगर यहाँ उस विधानको देखो-जो आत्मानुभूतिकी पढतिमें होता है उसकी बात कही जा रही है। कालदृष्टिसे देखा तो जीव केवलज्ञानी है, मनःपर्ययज्ञानी है, कोधी है, मानी है। इसी तरह भेदरूप गुणोंकी परिणतियोंका भेद करके उसूमें कोई कोई मनन करके जब आत्माका ररिचय किया जा रहा है वहाँ भी परिचय तो ठीक है, मगर से परिचयके अनन्तर आत्मानुभव नहीं बनता। इसी प्रकार जीवके कितने गुण हैं? अनेक गुण हैं, ज्ञान है, दर्शन है, इस प्रकार भेद विधिसे जो शक्तियोंका वर्णन है वह आत्मानुभूतिकी साक्षात् साधक नहीं, परिचायक व सहयोगी अवश्य है। तो आत्मानुभूतिकी स्थितिकी क्या बात है कि विकल्प भी नहीं है ऐसे निज चैतन्यस्वभावकी दृष्टि हो। जो ज्ञान बने, ज्ञानमात्र युद्ध चैतन्यमात्र युद्धनयात्मक जो आत्माका अनुभव चले वहाँ आत्मानुभव है। तो आत्मानुभूति जो है वह ज्ञानामुत्स ही । 984 मामवावियेणयाह पारप्रकार कारप्रात्मानुभूति जो है वह ज्ञानानुभूति है।

१६४-सामान्यविशेषात्मक त्रात्माका सामान्यविधिसे उपयोग होनेपर ज्ञानानुभूतिकी संभवता-

उक्त ज्ञानानुभूतिकी बात चलनेपर एक प्रश्न होता है, समस्या होती है, बात तो सीधी है, ठीक है, सुगम है, निज घरकी बात है, ऐसा हो जाना चाहिए सहज बात है, मगर यहाँ तो ग्रंघेर मच रहा, ऐसा तो कोई ग्रनुभव नहीं कर रहा, इसका कारण क्या है ? इसका कारण यह है कि देखिये—द्रव्य जितने होते हैं वे सब सामान्यविशेषात्मक होते हैं । द्रव्यकी अपने आपकी एक खासियत है, और सामान्यविशेषात्मक द्रव्यका जो परिचय बनता है वह कभी सामान्य विधिसे, कभी विशेष विधिसे होता है । जब सामान्यका परिचय हो रहा तब विशेषका तिरोभाव है, वस्तु जो है सो है । उस वस्तुका जब सामान्य विधिसे मनन है तो वहाँ विशेषका तिरोभाव है, सामान्यका म्राविर्भाव । म्रौर जिस समय वस्तुका गुणोंका पर्यायका विशेषका ज्ञान है, चिंतन है, मनन है तब विशेषका ग्राविर्भाव है, सामान्यका तिरोभाव है । बस ये दो बातें हैं । जब सामान्यका ग्राविर्भाव, विशेषका तिरोभाव हो ऐसे अनुभवमें आये आत्मतत्त्व तो वह है आत्मानुभवकी स्थिति । कहीं यह बात न समफना कि आत्मा में जो चीज है सामान्य विशेष उसमें विशेष छूट जायगा क्योंकि सामान्यको जाना जा रहा है । ऐसी शंका नहीं रखना । कारण कि सामान्यविशेषात्मक पदार्थको ही म्रगर सामान्य पद्धतिसे जाना जा रहा है तो वहाँ विशेष म्रोभल हो गया, उपयोगसे तिरोहित हो गया, विशेषका विकल्प ही नहीं हैं 🔫 है, इस तरहका म्रनुभव की जानेवाली बात होती है । यहाँ देखो महिमा किसकी जानी गई ? सामान्यकी । श्रौर विशेषकी दृष्टिमें क्या प्रभाव बना ? विशेष विशेषकी ही जहाँ दृष्टि हो वह तो विडम्बना बनानेका स्थान हुम्रा, विकल्पका स्थान हुम्रा । तो सामान्यविशेषात्मक म्रात्मामें सामान्य बुद्धि बने, ग्रन्तस्तत्त्व ज्ञेय बने । यह विशेषको तिरोहित कर सामान्यके ग्राविर्भावका उपाय है । . १६७—सामान्यभादको दृष्टिका महत्त्व—

इस जमानेमें आदर सामान्यका है कि विशेषका ? विशेषका । सामान्यको कौन पूछता यह

( 803 )

( भ्रालश १४ )

बहुत विशिष्ट पुरुष है, लोकमें विशेषकी इस्जत है, सामान्यकी नहीं, मगर ग्रध्यात्मके प्रसंगमें सामान्य का ग्रादर है ग्रीर जरा इसको इस दृष्टान्तसे समफें, नमककी डलीके चरित्रकी तरह । जैसे पकौड़ी भी स्वाद ग्रायगा कि नहीं ? ग्ररे स्वाद तो नमकका ग्रायगा मगर वह नमक कहीं ग्रांखों से तो नहीं दिखता, इन ग्राँखोसे तो वहां दालकी पकौड़ियां दिखतीं तो वह यही कहेगा कि पकौड़ियां बड़ी म्रच्छी लग रहीं । ग्रच्छा ग्रब कोई पकोड़ियां बेसनकी जरा ऐसी भी बनवाग्रो जिसमें नमक बिल्कुल न पड़ा हो, वह भी देखनेमें साफ वैसी ही होगी जैसी कि ग्रौर पकौड़ियाँ। उसे खिलावो, तो उसे खानेपर तो वह यह कह देगा कि यह तो बढ़िया नहीं है। ... ग्ररे क्यों बढ़िया नहीं है । फर्क क्या ग्रा गया ? तो बस यह फर्क रहा नमकके मिलने ग्रौर न मिलनेका। तो जिस नमक की इतनी बड़ी महिमा है कि नमक डल गया तो बड़ा स्वाद ग्रा रहा ग्रौर नमक न डला तो स्वादका नाम नहीं, तो ऐसे उस उपकारी नमककी कुछ याद भी नहीं करता पकोड़ियोंका ग्रासक्त । याद तो तब ग्राया जब दूसरी पकौड़ियाँ बिना नमककी सामने घर दी गई । तो जिस नमकके प्रतापसे वे पपड़ियाँ पकौड़ियाँ ग्रच्छी लगतीं उसका कुछ याद भी नहीं करता और परिचय भी नहीं कर रहा, क्यों नहीं कर रहा ? यों कि उसकी दृष्टि तो उस पकौड़ीपर है ग्रौर बेसन है, दाल है, उसपर दृष्टि है, नमकपर दृष्टि नहीं । इसलिए नमक की बात उसके चित्तमें नहीं है । क्या वह नमक का स्वाद भी नहीं ले रहा ? स्वाद तो ले रहा मगर पकौड़ी के खाने में वह इतना ग्राशक्त है कि वह नमकके स्वाद को ग्रलगसे समभ नहीं पाता । और उस प्रसंगमें समफना जरा कठिन भी हो रहा । कोई बहुत ज्ञानदृष्टि करके समझे तो वहाँ ग्रंदाज कर सकता । १६६—सामान्यविधिसे ग्रनुभवनेका महत्त्व—

ग्रच्छा एक ग्रौर घटना ले लो । नमककी छोटी डली ग्रलग जीभ पर रख लिया तो ग्रापको नमकके स्वादका स्पष्ट परिचय हो जायगा कि यह है नमक । तो हुग्रा क्या ? नमक तो सामान्यविषयक दृष्टान्तकी बात है क्योंकि वह थोड़ा था, उसपर कोई वजन नहीं, कुछ नहीं, सामान्य याने थोड़ासा जुड़ गया था । ग्रौर, विशेष क्या था ? वे पकौड़ी जो दिख रहीं । तो विशेष रूपसे ग्रनुभव करनेपर नमककी समभ नहीं ग्रौर जब केवल नमक को जिह्वापर रखते हैं तो उसे नमकका स्वाद ग्राता । ऐसे ही सामान्य ग्रौर विशेष ग्रात्मामें देखो सामान्य क्या है ? सामान्य रीतिसे क्या जाना जाना है ? वह चैतन्यस्वभाव ग्रखण्ड चित्प्रकाश । विकल्प न करे, जब कभी विकल्प न बनें और उस चैतन्य प्रकाशको निरखनेका पौरुष करें तो वहां समझमें ग्रा जायगा कि यह हैं परमार्थ । ग्रौर विशेष क्या---नारकी, तिर्यञ्च, मनुष्य, देव, गृहस्थ व्यापारी, अमुक, तमुक ग्रादि ये सब विशेष हैं । तो जब विशेष रूपसे ग्रनुभव कर रहा है यह जीव, यह मित्र है, यह जत्रु है, यह विरोधी है, यह गैर है आदि, तो उसे म्रंत-स्तत्त्वका स्वाद कहाँसे ग्राये ? जब विशेषकी उपेक्षा करके केवल एक निजस्वभावकी दृष्टि बने तब वह आत्मानुभूति होती हैं कैसा है यह ग्रात्मतत्त्व ? ग्रखण्ड । ग्रात्मा ही क्यौ ग्रखण्ड है ? जितने भी पदार्थ हैं वे सब ग्रखण्ड हैं । पदार्थ कभी खण्ड रूप होता हो नहीं । ग्राप नाम लेते जाइये । ग्रात्माको तो ग्रखण्ड कह रहे । बताम्रो-पुद्गल भी ग्रखण्ड है कि नही ? ग्रखण्ड है तभी तो ग्रनेक पुद्गलकी मिल कर स्कंध पर्यायें बनी । इसे तो ग्रनेक दार्शनिक संवृति कहते हैं, कल्पना है । ये ग्रवस्था विशेष माने तो जाते हैं, मगर मायारूप है, अनेक पदार्थोंका मिलकर बना है, परमार्थ नहीं है परमार्थतः पुद्गल वया है ? ग्रणु है ? क्या ग्रणुका भी खण्ड बनता ? ग्रणुके खण्ड नहीं बनते । विशेषका वर्णन करनेमें ( १०४ )

( समयसार कलश प्रवचन प्रथम माग )

एकके विशेष विशेष खण्ड बनाकर वर्णन किया जाता है मगर वर्णन करनेसे ग्रगर चीज वैसी बन जाय तब तो ग्रापका अच्छा सौदा हो जायगा, क्योंकि ग्राप सिर्फ भोजनका वर्णन करलें तब तो पेट भर जाना चाहिए, फिर तो भोजन करनेकी जरूरत न रहनी चाहिए । ग्ररे वर्णन करनेसे कहीं पेट भरता । प्रत्येक पदार्थ ग्रखण्ड है । ग्रच्छा ग्रधर्म व धर्मद्रव्य ग्रखण्ड है कि नहीं, अधर्म धर्म ग्रखण्ड है । ग्राकाश द्रव्य ग्रखण्ड है कि नहीं, काल्द्रव्य ग्रखण्ड है कि नहीं ? ग्ररे प्रत्येक द्रव्य ग्रखण्ड है, खण्ड-खण्ड सत् नहीं होते ।

१६६—खण्डके बोधसे ग्रखण्ड बोधमें प्रवेश—

ग्रब देखो स्याद्वाद एक ग्रपेक्षावाद है, उसे कोई समझे तो सही । किसी पर्यायको देखे और कहे कि यह तो स्वतंत्र चीज है, यहाँ कोई संबंध पर्यायका किसी द्रव्य गुणसे नहीं। सो भैया, यह तत्त्वचर्चण ग्रज्ञानीके नेतृत्वमें नहीं कि जो मनमें ग्राया सो कह दिया । ग्ररे स्वतंत्र सत्का पहले मतलब जानें कि किसे कहते हैं स्वतंत्र सत् । स्वतंत्र सत् उसे कहते हैं जो गुण पर्यायवाला हो, जिसमें उत्पाद व्यय ध्रीव्य हो, जो ग्रलग प्रदेश रखता हो उसे कहते हैं स्वतंत्र सत् । कोई भी गुण लो, वह क्या गुणपर्यायवाला है ? निगुंणाः गुणाः । क्या गुणमें पर्याय है ? गुण तो गुण है । क्या इसमें उत्पाद व्यय झौव्य है ? झौव्य भले ही कह लो, मगर उत्पाद व्यय रूपता सम्भव नहीं है । अब तीसरी बात सुनो यदि गुणको पर्यायको स्वतंत्र सत् कहा तो इसके मायने है कि दर्शन चारित्र म्रानन्द म्रादिक गुण और पर्याय ये सब ग्रन्य ग्रन्य हो गए, उनके परस्पर भिन्न प्रदेश हो बैठे, पर ऐसा है कहाँ ? इसलिए गुण पर्यायकी स्वतंत्रताकी बात जरा भी नहीं बनती । जैन शासनका श्रागम ज्ञान इतना विशाल व प्रमाणभूत व दृढ़ चिना हुग्रा है कि जिससे कोई गलत बोले तो पता पड़ जाता है कि यह वचन ठीक नहीं रहा । इसप्रकार जैनशासनका जो ज्ञान रखते हैं वे कोई जरा भी यहाँ वहाँ चले, भंग हो, खण्ड हो, सब समभमें आ जाता । मगर जैसे जिस गोष्ठोमें मानो बड़ा तो एक है, जैसे एक चजावाला नेता है ग्रौर बाकी छोटे लोग हैं, मानलो ९ लोग तो छोटे हैं ग्रौर एक बड़ा है उनमें हाहा हुहू किसका समभा जायगा ? उसका, एकका, बड़ेका । बाको ९ को कहा जायगा कि हाँ ठीक भी हो सकता है । तो तत्त्वज्ञान यह कोई १०-१५ दिनोंमें पढ़ लेनेकी चीज नहीं । इसके लिए तो जीवन भर गुरुचरणों में अपनेको अर्पित कर, उनके चरणोंमें सारा जीवन लगायें और परिश्रमसे अध्ययन करें तो उस तत्त्व ज्ञानको हासिल कर सकते हैं । यह ग्रात्मा ग्रखण्ड है । यह समझा शुद्धनयसे । त्रात्मामें ज्ञानादि ग्रनेक व्यवहारसे किया ग्रौर उसीको मानलें परमार्थ सत् स्वरूप तो कितनी बड़ी एक बेतुकी बात दन जाती है।

१७०--ग्रनाकुलविधिसे ग्रनाकुल ग्रखण्ड ग्रन्तस्तत्त्वके श्रनुभवमें ग्रानन्दमयता--

भ्रात्मा है ग्रनाकुल स्वरूप । सो अखण्ड अंतस्तत्त्वको जब निरखा गया तो निराकुलताकी स्थितिको लेकर ही निरखा जा सकता है, ग्राकुजताकी स्थितिमें वह अखण्ड ग्रात्मतत्त्व निरखा ही नहीं जा सकता । स्वभावतः यह अन्दर बाहर सब जगह चकचकायमान है, जाज्वल्यमान है । भीतरमें सहजस्वरूप देखो चित्प्रकाशका । ऐसा यह एक स्वरूप अंतस्तत्त्व है, जहाँ सहज ही ग्रानन्दका विलास चल रहा है, एक ही अपने ग्रापमें देखो और अपने श्रापको अपना जिम्मेदार समफ लो, मेरा धूदसरा कोई जिम्मेदार है क्या ? जिसको हमने स्त्रो पुत्र मान रखा वे कुछ हमारी मदद कर देंगे क्या ? कभी नहीं, ( कलश १४ )

त्रिकाल नहीं, वे अपनी कल्पना और योग्यताके अनुसार अपनी बात बना पायेंगे । दूसरा कोई मददगार नहीं । तो ग्रब ग्राप समभों कि यह मोह कितना विकट ग्रंधकार है, यह मोह कितना विकट विशाल है पिशाच । इस भगवान स्रात्मामें मोह पिशाच लगा है तो ऐसा मथ रहा है कि इते चैन नहीं पड़ती । कौन मथ रहा ? मोह, पिशाच । जरा भीतरमें निर्णय करके इतना भी सोच लें कि अपना कल जो दिन बीत गया उसमें ग्रगर मृत्यु हो गई होती तो फिर क्या था हमारे लिये यहाँ का यह संग प्रसंग ? क्या ऐसा दिन न ग्रायगा जो दिन यह कहलायगा कि लो थे, मर गए । जो बात कुछ दिन बाद होने की है उस बातका जरा ग्रभीसे ग्रंदाज करलें । ग्रपनेको मान लें कि मैं तो मनुष्य ही नहीं हूँ तो फिर यहाँ की बात मेरे लिए क्या है ? ग्रीर यह समय ग्रायगा ना ग्रीर यह बात बनेगी ना, मगर चैन इसको कहते हैं कि पहले से सही बात समफकर रहें । बाह्य पदार्थोंसे विकल्प हटाना, मोह हटाना <del>ग्र</del>पने ग्रापके <mark>ग्रन्दर ग्रभिमुख बनना इसीमें हित है । जब</mark> ग्रभिमुखता स्वमें ग्राती है तो वहाँ सहज श्रानन्दका बिलास होता है । जो चैतन्यसे निर्भर है, व्याप्त है, जहाँ उत्पाद व्यय धौव्यके स्वभावके कारण विशुद्ध उच्छ्वलन निरन्तर चल रहा है, उससे व्याप्त भीतरकी बात हमारे सहज ग्रानन्दको लिए हुए है, ऐसे इस ग्रंतस्तत्त्वको देखिये । जो भव्य निज स्वभावकी भावना रखे इस उपयोगमें ऐस सहज चैतन्यप्रकाश रखे, जिसके ऐसा सहजचैतन्यप्रकाश त्रनुभवमें रहे जिसको दृष्टान्त द्वारा सिद्ध किया था कि एकरस है ग्रौर नमककी डलीकी तरह लीलायित हैं मायने केवल एक ग्रात्मतत्त्व अखण्ड जिसके प्रति जोड़ तोड़ परिणाम न करें, जोड़ तोड़ किए बिना जो मूल बात है उसको अनुभवमें लें ऐसा भव्य ग्रानन्दमय होता है।

१०५ )

(

१७१-व्यवहारसे ग्रात्माकी परख बनाकर व. बहारसे ग्रतीत होकर ग्रन्तस्तत्त्वके ग्रनुभवनेका संदेश-

जोड़के मायने जोड़ना, तोड़के मायने तोड़ देना, निकाल देना । भ्रच्छा बताभ्रो जोड़ ग्रच्छा है कि तोड़ ? तो ग्रापके लिए क्या जोड़ ही वढिया होगा, क्योंकि जोड़से ही तो धन जुड़ेगा तोड़से नहीं। (हँसी) यह तो जोड़ तोड़ हुम्रा बाह्यमें। ग्रब यह जोड़ तोड़ म्रपने म्रात्मामें घटाकर देखो आत्मा को जब ऐसा निरखा जाता है कि आत्मामें राग है, द्वेष है, कोध है, मान है, माया है, लोभ है, कर्मसे बँधा है, देहमें बँधा है तो यह सब ग्रात्मामें एक जोड़की बात है। ग्रब तोड़की बात देखो---<mark>ग्रात्मामें ज्ञान गुण है, दर्शन है, चारित्र है, आनन्द है, शक्ति है,</mark> इस तरहसे वर्णन करनेका नाम तोड़ कहलाता है । देखो ग्रखण्डमें जोड़ ग्रौर तोड़ दोनों ग्रात्मानुभवकी स्थितियाँ नहीं हैं । यह जोड़ तोड़ की स्थिति मिटे ग्रौर जो एक ग्रखण्ड चैतन्यस्वरूप है उसका, उसका ग्रनुभव जगे । जोड़ बिना भी परिचय नहीं मिलता, तोड़ बिना भी परिचय नहीं मिलता तो भी परिचय परिचयमें ही रहें, समझने समभानेके लिए ग्रन्य ग्रन्य बातोंमें ही दृष्टि रहे, जोड़ तोड़में ही उल्भे रहे तो फिर उस ग्रखण्ड चैतन्यस्वरूपका ग्रनुभव कहाँ पा सके । बस वहाँ दृष्टि करना है ग्रात्मानुभवकी । ग्रात्मानुभव ही एक भात्र सार है । जरा हिम्मत बना लो, परिवार तो कुछ काम ग्रायगा नहीं, जरा हिम्मत बना लो, क्योंकि कायरता-कायरतामें ही ग्रनन्त भव व्यतीत कर डाला । जिस जिस भवमें गए उस उसमें ही रचे पचे रहे । ग्रब भी ग्रगर परिजनोंमें ही रचे पचे रहे तो उसका परिणाम बहुत बुरा होगा । इसलिए किसी भी क्षण एक बहुत बड़ा साहस बनाकर एकदम इस संधिको तोड़ दें। ग्रपनेमें एक पात्रता बने, जिसे कहते हैं कि धर्मका म्रादर किया गया है। उस तरहका म्राचार विचार बने तो म्रपनेमें वह पात्रता बनेगी कि किसी क्षण ग्रपने ग्रात्मतत्त्वका ग्रनुभव कर लेंगे ।

( १०६ )

एष ज्ञानघनो नित्यमात्मसिद्धिमभीप्सुभिः ।

साध्यसाधकभावेन द्विधैकः समुपास्यताम् ॥११॥

१७२—ग्रात्माकी साघ्यसाधकभावसे दो प्रकारमें एक श्रात्माकी उपासना—

जो पुरुष स्रात्मस्वरूपकी सिद्धि चाहते हैं, स्रात्मस्वरूप तो है ही, जो सहज स्रात्मस्वरूप है वह ग्रपने ज्ञानमें निरन्तर बसा रहे, यह कहलाती है ग्रात्मसिद्धि, जो पुरुष ग्रात्मोपलब्धि चाहते हैं उनको क्या करना चाहिए ? यह ज्ञानघन, यह ग्रात्मतत्त्व साध्य ग्रौर साधक इन दो भावोंसे उपासित करना चाहिए । इस स्रात्माको साधना करके पाया गया है स्रात्माका जो शुद्ध पूर्ण विकास, वह क्या आत्मा नहीं है ? आत्मा ही तो है । जो साध्य है वह आत्मा है, जो साधन कर रहा है वह आत्मा है। यही ज्ञानघन ग्रात्मा साधक है यही साध्य । ग्रात्मा ही सिद्ध होता है। देखिये---यह एक निश्चय-दृष्टिसे कथन है । सो यहाँ अन्यकी बात न आयगी ? करना क्या है ? उपादानप्रधानदृष्टिसे बात सुनना है। पाया क्या गया ? यह ग्रात्मतत्त्व, पूर्ण ग्रात्मतत्त्व ग्रौर पाया किसने ? इस आत्माने । ग्रपना यह ही ग्रात्मा साध्य है ग्रौर यह ही ग्रात्मा साधन है, इस प्रकार साध्य ग्रौर साधन इन भावोंसे इस आत्माकी उपासना की । स्रब किस प्रकारका साधन हुया, किस तरहसे उपासना करना चाहिए, आत्म-तत्त्वकी ? तो शुद्धनयके ग्राश्रयसे भूतार्थका ग्राश्रय करना चाहिए । भूतार्थका भाव क्या ? सब तरहसे समक लेनेके बाद ग्रखण्ड ग्रात्मतत्त्वका ग्राश्रय लिया जिसमें गुणभेद पर्यायभेदसे समके तो सब, मगर जब गुणभेद भी न रहे, पर्यायभेद भी न रहे, मात्र जैसा यह झात्मा है, जैसा यह चैतन्यस्वरूप है, इसमें गुण गुणीका भी भेद न रहे, गुणका भेद न हो, पर्यायका भेद न हो, श्रौर जानें यह वस्तु ही पूरा, जो भूतार्थसे, परमशुद्धनिश्चयनयसे जाना गया वह एक अखण्ड अंतस्तत्त्व उसकी दृष्टिमें ग्राता है, इसे कहते हैं भूतार्थका ग्राश्रय । इसे कहते हैं शुद्धनयका ग्राश्रय । इसके ग्रतिरिक्त जितने भी ग्रौर समभानेके प्रकार हैं वे शुद्धनय नहीं हैं। शुद्धदनय नहीं हैं तो क्या हैं? यदि किसी ग्रात्माकी बुद्ध-पर्यायोंका अभे द विधिसे परिचय किया जा रहा है, यह ग्रात्मा केवलज्ञानी है, यह ग्रात्मा ग्रनन्त सुखी है तो वह कहलाया शुद्धनिश्चयनय । यह भी शुद्धनय याने ग्रखण्डनय नहीं । जहाँ यह दृष्टि बनाया कि यह जीव रागी है, द्वेषी है यह कहलाया अशुद्धनियनय, क्योंकि निमित्तपर घ्यान नहीं दिया, ग्रखण्डका ग्रहण नहीं हुग्रा िनिमित्तका यहाँ ग्रभी सम्बंध जोड़कर नहीं कहा, केवल एक द्रव्यकी देखकर ग्रशुद्ध की बात कह रहे हैं । अतः यह हुन्ना अशुद्धनिश्चयनय, फिर इसके ज्ञागे और बढ़े, व्यवहारमें गुणोंका भेद किया या गुण गुणीका भेद किया तो यह हुआ शुद्ध सद्भूत ब्यवहारनय । फिर आगे और पर्यायों का भेद किया, भेद विधिसे जाना । जितने गुणभेद किये वैसे विभावोंका ग्रहण हुन्रा तो हुन्रा स्रसद्भूत व्यवहार ग्रौर जहाँ पदार्थ कोई ही नहीं उन शब्दोंमें, मगर है प्रयोजन मात्र, तो उपचार हुग्रा । उपचार कब मिथ्या है कि उपचार जिस भाषामें कहा गया है उस भाषामें उपादानबुद्धिसे देखा तो वह मिथ्या है । मगर उपचार प्रयोजनकी बात कहे तो वह कहाँ भूठा है ? जेसे किसीने कहा घीका घड़ा, ग्रब उसे कोई यों समभे कि जैसे मिट्टी, लोहा, ताँबा क्रादिके घड़े होते ऐसे ही घोका घड़ा, तो यह उपचार मिथ्या हो जायगा, मगर उसका प्रयोजन जान लें कि जिसमें घी रखा है सो घीका घड़ा तो यहाँ उपचारमें प्रयोजन झूठा तो नहीं है । प्रयोजन समफना चाहिए । ये नयोंके प्रकार कहे, पर अनुभवके निकट गुद्धनय है, जिसका म्राश्रय करके म्रनुभवमें उतरते हैं, सब नयोंका परिचय पाकर, सब नयों से ग्रागे बढ़ कर शुद्धनयके भावोंमें ग्राकर ग्रात्मानुभवमें प्रवेश होता है ।

( कलका १४ वर्ष) - वहां स्वयंत्रकार

## १७३-खण्डनयोंमें स्वयं सहजभूत अर्थत्वका अभाव-

्र शुद्धनयका विषय केवल एक ग्रखण्ड ग्रात्मतत्त्व है । इसके अतिरिक्त जो कुछ तत्त्व है शुद्धनय याने अखण्डनय नहीं है । णुद्ध निश्चयनय अणुद्धनिश्चयनय, सद्भूत व्यवहारनय, असद्भूत व्यवहारनय ये ग्रखण्डनय याने भूतार्थं नहीं । शुद्धनिश्चयनय क्यों भूत'ार्थं नहीं ? यों नहीं कि वह खण्डका ज्ञान करता है, वह परिणतिका ज्ञान करता है । यहाँ यह नहीं कि ग्रशुद्धनय मिथ्या है । ग्रशुद्धनयके मायने पर्यायकी बात कही, सो ऐसा गुजर ही रहा, असत्य कैसे, किन्तु जो शुद्धनय नहीं है वे सभी अशुद्धनय कहलाते । ग्रशुद्धनय भी ऐसे अनेक हैं जो सच्चाईकी ओर ले जाने वाले हैं । जैसे दूधमें देखो, ग्रब दूध दो तरहका शुद्ध कहलाता । एक तो वह शुद्ध दूध जो त्यागी व्रतियोंके लिए शुद्धविधिसे दुहकर ग्राये श्रौर एक शुद्ध दूघ वह कहलाता कि जिसमें शुद्धविधिसे दुहनेकी कोई बात नहीं, चाहे किसीने भी कैसे भी दुहा हो, पर दूध केवल दूध हो, जिसमें पानी वगैरह दूसरी चीजका मिलावट न हो और उस दूधमें से कीम ग्रादि न निकाला हो वह शुद्ध दूध कहलाता । जब वस्तुकी ग्रोरसे देखते हैं तो शुद्धदूध का अर्थ है खालिस दूध जिसमें कोई दूसरी चीज नहीं मिली है । स्वयं वह परिपूर्ण है, तो यह हुया वस्तुकी म्रोरसे शुद्ध दूधकी बात । म्रब म्रात्माकी म्रोरसे शुद्ध म्रात्माकी बात कह रहे कि जिस मात्मा में से न कुछ निकाला गया याने गुणभेद नहीं किया गया, न कुछ जोड़ा गया याने उपाधि व स्रौपा-धिक भावोंको जोड़ा नहीं, <sub>उ</sub>ऐसा जोड़ तोड़से रहित आत्मतत्त्वकी बात जो दर्शाये उसे कहते हैं शुद्धनय, इसके ग्रतिरिक्त जो नय हैं वे कुछ सत्य भी हैं कुछ मिथ्या भी । श्रौर कुछ सद्भूत कुछ ग्रसद्-भूत । तो ऐसे शुद्धनयका आश्रय करके यह जीव एकदम ग्रंतस्तत्त्वकी अोर आता है । अपनेको ऐसी ही तो उपासना करना है । देखिये-ज्यादह कोई अभटकी बात नहीं है । जिसे करना है उसके लिए रास्ता साफ है, जिसे नहीं करना है उसके लिए रास्ता ही साफ नहीं है । कभी कभी ऐसा होता कि सही रास्तापर तो खड़े हैं और मन ही मन कुछ ऐसा ख्याल बना लिया कि हम तो मार्ग भूल गए तो फिर उस मार्गसे लौट याते हैं । एक कल्पनामें ही तो या गया कि रास्ता भूल गए, भूले तो नहीं, पर उस भूलपर ही श्रधिक जोर दे दिया तो लौट भी आये, ऐसे ही आत्मा कहीं बाहर नहीं है ј मार्ग कहीं बाहर नहीं है । मार्ग अपने आपमें है, उसे निःसंचय पूर्ण निर्णयके साथ जानें । देखो एक बात श्रीर होती है । वस्तु द्रव्यपर्यायात्मक होता है, गुण तो उस स्वभावको समझानेके लिए एक दृष्टिसे कथित है ग्रौर पर्याय ग्रनिवारित है, मगर पर्यायमें जो भेद डाला-यह ज्ञानपर्याय, दर्शनपर्याय, चारित्र पर्याय वह भी भेददृष्टिसे कथित है, पर वहाँ मूलमें ग्रखण्ड द्रव्य, ग्रखण्ड पर्याय है। ग्रखण्ड पर्याय के मायने एक समयको जो अवस्था हुई है । वह क्या ? अगर उसे एक एक भेद करके बताया जाय तो पूरी ग्रवस्था जो एक समयमें होती है वह बतायी नहीं जा सकती । भेव करके बतायेंगे तो खण्ड ही तो किया, वह पूरा पदार्थ नहीं आया । एक सनयमें वस्तु जिस रूप परिणम रहा है उसको बतानेके लिए शब्द हैं क्या ? जैसे द्रव्यस्वरूप ग्रवक्तव्य है ऐसे ही पर्यायस्वरूप ग्रवक्तव्य है। जैसे स्वभावको भेद कर गुणरूपसे वचनगोचर बनाते हैं ऐसे ही एक समयके पर्यायको सेद करके हम वचनगोचर बनाते हैं । १७४—वस्तुधर्मांके विवरणका ग्राधार द्रव्यदृष्टि व पर्यायदृष्टि—

अर्थमें द्रव्यत्व व पर्याय होना अनिवारित है । इसो आधारपर जब वस्तुमें द्रव्य और पर्याय ये दोनों अनिवारित हैं तो अपने आप जो कुछ भी उसमें बात कहेंगे, जानेंगे द्रव्यदृष्टिसे व पर्यायदृष्टिसे । जैसे प्रश्न आया कि जीव नित्य है या अनित्य ? उत्तर कैसा स्राया ? द्रव्यदृष्टिसे नित्य है, पर्यायदृष्टि

( 2019 )

.

(' १०५ - )

(समयसार कलश प्रयचन प्रथम भाग)

से नित्य नहीं है। नित्यमें नहीं न बोल कर आदिमें 'ग्र' भी लगा सकते हैं नित्य नहीं है याने ग्रनित्य है, ग्रच्छा ग्रीर कोई ऐसा कह बैठे कि जीव नित्य है, ग्रनित्य नहीं है सो लो—है ग्रीर न में जोर देनेसे स्याद्वाद बन गया। एकमें है जोड़ दिया ग्रीर एकमें न, तो स्याद्वाद बन गया क्या ? इस तरह स्याद्वाद नहीं बना क्योंकि उसमें दो धर्म कहाँ कहे गए हैं नित्य है ग्रनित्य नहीं, ऐसा कहनेमें तो एक ही धर्म ग्राया, एकान्त ही रहा। ऐसा तो सांख्य भी कहते, वेदान्त भी कहते, ऐसा तो ब्रह्माद्वावदी भी कहते। उनकी ही बात क्या, सभी यही कहते जो हमने कहा है सो सत्य है ग्रसत्य नहीं, इसके अतिरिक्त जो है वह ग्रसत्य है ऐसा तो सभी कहते हैं। वह स्याद्वाद नहीं है, वे है ग्रीर न में फिदा है तो चलो यहाँसे भी ग्रापत्ति हटावो - जो बौद्ध लोग कहते कि जीव अनित्य है, नित्य नहीं है बस मान लो स्याद्वाद हो गया। ग्रगर ऐसा स्याद्वाद हो तब तो एकान्तवाद कुछ रहता ही नहीं, क्योंकि एकान्तवाद यह कहता कि जो हम कहें सो सो सत्य है, ग्रन्य कुछ सत्य नहीं है, ऐसे ही नित्य है, ग्रनित्य नहीं है, हर एक कोई ग्रगना ग्रपना मंतव्य बताता है जो जिस स्वरूपकी मान्यता लिए हुए है। तो जहाँ द्रव्यदृष्टिसे बात ग्राये ग्रीर पर्याय दृष्टिसे बात ग्राये वह स्याद्वाद है ग्रीर वहाँ ही निर्णय होता है। १७४—ग्रात्माके साध्यसाधकभावका बिइक्लेषण—

साध्य कौन है ? यह पूर्ण ग्रात्मद्रव्य, मगर जब साध्य कहा तो पर्यायनयसे साधन कहना पड़ेगा, नहीं तो साध्य नहीं समक सकते । ग्रगर पर्यायनयकी बात साध्यमें न हो तो ग्रन्तस्तत्त्व तो ग्रनादिकालसे है ही, फिर साध्यकी क्या जरूरत ? ज्ञानघन आत्मा अनादिकालसे है । कभी से इसकी सत्ता बनी हो ऐसा नहीं है। फिर साध्यकी क्या जरूरत ? जब साध्य देखते हैं तो पर्यायनयसे विचार करें, जो ग्रनन्त ज्ञान, जनन्तदर्शन, अनन्तआनन्द, अनन्तशक्तिमय आत्मा है, वह ज्ञानमय आत्मा साध्य है और साधन क्या ? साधकमें भी पर्यायनयकी दृष्टि रखनी होगी, उससे निर्णय करना होगा । पर्यायनयका या पर्यायदृष्टिका अर्थ यहाँ यह नहीं है कि पर्यायको आत्मा माने, लोग कहते हैं कि पर्यायदृष्टि करना बुरा, अरे पर्यायदृष्टिसे पर्यायको पर्याय जानना यह बुरा है क्या ? परन्तु पर्यायको ही द्रव्य सर्वस्व माने, ग्रात्मरार्वस्व माने वह मिथ्यात्व है, ग्रन्यथा कुछ निर्णय ही नहीं बन सकता । ग्रब जरा पर्याय ग्रवस्थासे देखना होगा कि साधक कौन ? जो ग्रनादि ग्रनन्त ग्रहेतुक ग्रंतस्तत्त्व विज्ञानघनकी उपासना करनेकी परिणति है बस ऐसी स्थिति वाला आत्मा साधक कहलाता है । साधक और साध्य ये दो भेद पर्यायविवक्षासे हैं। द्रव्यदृष्टिसे वह एक ज्ञानघन है। साधकमें भी वही द्रव्यदृष्टिका लक्ष्य है, साध्यमें भी वही द्रव्यदृष्टिका लक्ष्य है, वहाँ तो अन्तर नहीं, मगर साध्य साधन कहाँ ? वहाँ उपासक आत्मा है साधक, ग्रात्माकी ही पूर्ण अवस्था साध्य है । साधकका ग्रर्थ है साधने वाला ग्रौर साध्यका ग्रर्थ है साधन किए जाने योग्य है, मायने वह सिद्ध हो जायगा । इस प्रकार यह जो श्रन्तस्तत्त्व याने स्वभाव जो स्वसमयमें है, परसमयमें है, सम्प्रग्टृष्टिमें है, मिथ्यादृष्टिमें है, सर्वत्र है, उसका जहाँ लक्ष्य है, ग्राश्रय है वह स्वसमय है।

१७६---ग्रोघ कारणसनयसार व समुचित कारणसमयसार---

कारणसमयसारको दो प्रकारसे देखना होगा—द्रव्यदृष्टिसे ग्रौर पर्यायदृष्टिसे । पर्यायदृष्टिसे कारणसमयसार है, क्षीणकषाय गुणस्थानवर्तीं जीव । वह है कारणसमयसार । उसके ग्रनन्तर कार्य समयसार होता है । द्रव्यदृष्टिसे, उपादान दृष्टिसे कारणसमयसारका निर्णय करनेके लिये वहाँ उपादान दो रूपमें परखें, ग्रोघ और समुचित । ग्रोघ दृष्टिसे देखनेपर कारणसमयसार क्या हुग्रा ? वह ग्रनादि ( कलज्ञ १५ )

प्रनन्त एकस्वरूप ग्रन्तस्तत्व वह है, कारणसमयसार । ग्रव देखिये-इन बातोंसं कैसे काम पड़ता ? कुम्हार घड़ा बनाना चाहता है तो घड़ा बनानेके लिए वह मिट्टी ही क्यों लाता ? कोयला क्यों नहीं लाता ? वह जानता है कि मिट्टीमें ही यह खासियत है कि उसपर प्रयोग करे तो घड़ा बन जायगा । तो सामान्य मिट्टी ग्रोघ उपादान है ग्रौर समुचित कारण है वाकपर सजी पिण्डरूप मिट्टी । जैसे-ग्ररहंत होनेका कारण है १२वाँ गुणस्थान । यद्यपि घटका कारण नहीं है छर्रा मिट्टी, घटका कारण है जिस पिण्डरूप ग्रवस्थाके बाद तुरन्त घट पर्याय कुछ बनता है लेकिन वह मिट्टी ही से तो बनता है ग्रन्यसे तो नहीं, इसी कारण कुम्हार मिट्टी ही लाता ग्रन्य कुछ इकट्ठा नहीं करता । तो मिट्टीको ही समक्तिये कि यह तो ग्रोघ उपादान है व एक है समुचित कारण । जब निरपेक्ष साध्य ग्रवस्था होती है जीवकी तो ग्रन्दरमें वहाँ किसकी साधना बनती है ? ग्रन्दरमें वह द्रव्यदृष्टिसे जो समझा गया कारण समयसार है उसकी दृष्टि बनाते हैं ग्रौर साधनके लिए वे परिणतिको लक्ष्यमें नहीं लेते । समुचित कारणसमयसार १२वें गुणस्थानवर्ती जीवकी परिणति है, पर वह परिणति इस साधकका लक्ष्य नहीं है वह तो एक फल प्राप्त हुग्रा है । साधकका लक्ष्य है ग्रोघ कारणसमयसार, ऐसा स्वभाव जो ग्रभेद है, जो एक जक्षण द्वारा लक्षित है, वह द्रव्य दृष्टिसे ही लक्ष्यमें ग्राता है ।

( 308)

१७७--- रत्नत्रयात्मक आत्मामें साध्यसाधकरूपताका दर्शन----

यह प्रकरण चल रहा है कि आत्माको आत्माकी उपासना करना चाहिए याने साधक भी आत्मा और साध्य भी आत्मा । तो कैसे आत्माकी उपासना करना चाहिए ? तो बताया गया था ग्रबण्डित, ग्रनाकुल, ग्रभेदरूप एक शाख्वत चैतन्यस्वभाव रूपमें आत्माकी उपासना करना । इसी बात को कोई न समभ सके, क्योंकि संक्षिप्त भाषा है, तो इसका कुछ विस्तार होना चाहिए । किस तरहसे आत्माकी उपासना करें ? तो उसका भेदरूप कथन है कि साधकको दर्शन ज्ञानच रित्रकी उपासना करना चाहिए । अर्थात् ग्रात्मा सहजचैतन्यस्वरूप यह मैं हूँ, यह मैं हूँ इसके आश्यमें कल्याण है इस प्रक रका श्रदान और यही ज्ञान, यहाँ एक घ्यानके प्रसंगकी बात चल रही है और इस ही में रमण, ऐसा ही ज्ञाता द्रष्टा रहना, यह हुआ चारित्र । ज्ञाता द्रष्टा रहना, इस प्रकारका निरन्तर बना रहनेका नाम चारित्र कहा । यह निश्वय चारित्रको बात है । तो आत्मा तो अपने इस तरह सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञ न, सम्यक्चारित्र इन तीनोंमय ही है, कुछ अलग चीज नहीं है । जैसे कोई पुरुष श्रद्धा कर रहा, ज्ञान कर रहा, रम रहा, और बातें लगाता जीव, तो वह पुरुषसे प्रलग तो नहीं, उस पुरुषकी ही स्थिति है इस आत्माका सम्यग्दर्शन, सम्यग्जान सम्यक्चारित्ररूप । वह इस तरह तीन रूपसे एकताको प्राप्त है । यह प्रमाणदृष्टिसे व भेदवृध्टिसे बोध किया जा गहा है । इस तरह आत्माकी उपासनाके जापन है । यह प्रमाणदृष्टिसे व भेदवृध्हि बोध किया जा गहा है । इस तरह आत्माकी उपासनाके जित्सान नय और प्रमाणसे ग्रतीत जो एक ग्रवक्तव्य तत्त्व है उसका उसमें प्रवेश होगा ।

१७८---ग्रात्माकी उपासनाके ग्रर्थीका प्रथम कर्तव्य नय व प्रमाणसे परिचय करना---

भैया नयोंके परिचयसे व प्रमाणके परिचयसे हमें वस्तुका सही बोध होगा । तो पहले सिद्धान्त-प्रधान नयोंका परिचय बनावें । नय ७ प्रकारके हैं—नैगमनय, संग्रहनय, व्यवहारनय, ऋजुसूत्रनय, शब्दनय, समभिरूढ़नय व एवंभूतनय । ये उत्तरोत्तर सूक्ष्म हैं । इनको किस तरह संक्षेपमें समफों ? नंगम-नयका विषय है अभेदमें भेद, भेदमें ग्रभेद । संग्रहनयका विषय हैं ग्रभेद । व्यवहारनयका विषय है भेद । यहाँ व्यवहारनयका विषय मत्त्र पर्याय नहीं । यह कालदृष्टिसे क्रथन नहीं है. क्योंकि ये तीन

X

नय द्रव्याधिकनयके भेद हैं । ऋजुसूत्रनय पर्यायाधिक नयका भेद है इसका विषय है वर्तमान पर्याय-। इसके बाद ग्रौर सूक्ष्म विषयपर चलें । तो इससे और सूक्ष्म चलेंगे तो ग्रब पदार्थसे सम्बन्ध न रहेगा, क्योंकि पदार्थके बारेमें सूक्ष्मसो सूक्ष्म बात बतायी गई ऋजुसूत्रनयके विषयमें । इसके बाद ग्रब पदार्थ की बात नहीं है। इसी कारण पहले चारको कहा है अर्थनय । इसके बाद और सूक्ष्म चलेंगे, जानेंगेतो ये सब शब्दनय हैं। इस तरह अनेक शब्दोंसे उस एक बातको जाना था, यह बात ऋजुसूत्रनय तक रही है । अब जितने शब्द हैं उतने ही अर्थ होते हैं। पदार्थ याने उसका अर्थ और उसका भाव । उनमेंसे और सूक्ष्म क्या, अनेक शब्दोंसे उस तत्त्वको न बोलें किन्तु उनमें भी योग्य नियत शब्द रह जाते हैं, उनसे परिचय करना यह हुन्ना ग्रौर सूक्ष्म परिचय, शब्दनयसे । ग्रच्छा इससे ग्रौर सूक्ष्म क्या कहा जायगा ? शब्दका भी भेद कर दिया । तो इससे सूक्ष्म यह बात ग्रायगी कि एक शब्दके ग्रनेक ग्रर्थ होते हैं, उनमेंसे एक अर्थको प्रधान करें, यह उसमें सूक्ष्म हो गया । यही कहलाया समभिरूढनय । उससे सूक्ष्म क्यां होगा ? उस शब्द द्वारा अनेक अर्थमें से एक अर्थको जाना, मगर उस अर्थको उस स्थितिमें जाना कि जो शब्दमें अर्थकिया बसी उस कियामें परिणत हुएकी स्थितिमें जाना । बस यही हुआ एवभूतनय । इस तरह ये ७ नय, इनका विस्तार, नयोंके वर्णनकों पद्धतिसे ग्रभिप्रायसे जुदा जुदा भी उत्तरने लगेगा। इसलिए नयके बारेमें बहुत कुशलता होनी चाहिये । देखो नयोंके परिवर्तनमें, जो निश्चयनयने कहा वह व्यवहारनय बन गया, जो व्यवहारनयने कहा वह निश्चयनय बन गया । नयोंसे कोई पूर्ण परिचित न हो तो उसमें कुछ ग्रजानकारण्जैसा, कुछ किंकर्तव्यविमूढ़ जैसा दिखता रहेगा। क्या हो गया, ग्रभी यह था, अब यह हो गया, इतनी भी अटक न रहे, इतना नयोंके परिचयमें उतरना चाहिए । दूसरी विधिसे देखो द्रव्याधिकनय, पर्यायाधिकनय विद्वव्याधिकनयमें नय तीन आये, पर्यायाधिकनयमें चार आये क उसका प्रयोजन क्या है ? द्रव्य ही जिसका प्रयोजन है सो द्रव्यार्थिकनय है पर्याय ही जिसका प्रयोजन है सो पर्यायाधिकनय । अच्छा और विघिसे देखो–निश्चयनय व व्यवहारदृष्टिसे देखोव निक्चयनयके दो भेद हैं--द्रव्यार्थिक और पर्यायार्थिक । व्यवहारमें ज्ञेय ग्राता है सद्भूत ग्रसद्भूतव्यवहार ग्रादि । निश्चय-नयके द्रव्याधिकके दस भेद हैं। निश्चयनयके पर्यायाधिकके ६ भेद हैं यों १६ भेदोंमें निश्चयनय ग्राया ग्रोर व्यनहारनय उपचार व अनुपचारमें सद्भूत व असद्भूत आया ।

१७९—ग्रध्यात्मपद्धतिसे नयों द्वारा ग्रात्माका परिचय—

प्रच्छा, अब अध्यात्मपढतिसे देखें-तो मूलमें दो भेद हैं--निश्चयनय, व्यवहारनय । यहाँ निश्चयनयकी विधि यह है कि अभेद निरखो जहाँ एक द्रव्यमें एकको ही निरखनेका भाव है उसे कहते हैं निश्चयनय और जहाँ भेद गिधिसे निरखनेकी बात है वह हो जाता है व्यवहारनय । जैसे निश्चयनय में परमशुद्ध निश्चयनय यह एक सिरताज नय है, जहाँ ग्रात्माको अखण्डरूपसे निरखा, एक स्वभावरूप निरखा, ग्रनादि अनन्त श्रहेतुक, वह है परमशुद्ध निश्चयनयका विषय और जब किसी एक आत्माको पर्यायरूपमें देखा मगर उसमें भेद लगाकर नहीं, निमित्त दृष्टि करके नहीं, किन्तु यों ही देखा कि जीव रागरूप परिणम रहा है, जीव केवलज्ञानरूप परिणम रहा है। तो शुद्ध पर्यायको ग्रभेद विधिमें निरखा तो वह कहलायगा शुद्धनिश्चयनय तथा अशुद्ध पर्यायको अभेदविधिसे देखा तो यह कहलायगा आशुद्ध निश्चयनय । और जहाँ भेद आता है, जैसे कर्मोंदयका निमित्त पाकर जीवको सुख होता है, यह बात ग्रसत्य तो नहीं है ? ऐसा होता है, जैसे रोटी सिकी, यों दो द्रव्योंके सम्बंधकी बात आती है । बह व्यवहारनय है । इसी तरह कर्ममें और जीवमें बत्धन है यों दो बातें कही जा रही है व्यवहारमें ।

### ( कलका १४)

इसके अतिरिक्त और भी, जैसे कि जीवमें ज्ञान है, दर्शन है, चारित्र है, आनन्द है, यह भी व्यवहारनय हो गया, क्योंकि भेदविधिसे कथन है । यह बात जब अभेदविधिसे कही जा रही है तो शुद्धनिश्चयनय, जब भेदविधिसे कहा गया तो बन गया व्यवहार । सब ग्रपने ग्रपने प्रयोजन और ग्रभिप्रायको लेकर नयोंकी बात कही है । स्रभी कहा जा रहा था कि कर्मोदयका निमित्त पाकर जीव रागरूप परिणमता है, यह बना व्यवहारनय । इसके मुकाबलेमें जीव रागी है, यह बन गया निरुचयनय । तब एक अन्त-र्दृष्टि और जगती है कि जीव चैतन्यस्वभाव मात्र है तो वह हो गया निरचयनय, तब जीव रागी है यह हो गया व्यवहारनय । मुकाबले दो होते है । उनसे भी परिवर्तन चलता है । उत्तर उत्तर अन्तर्दृष्टि मिले तो पहले पहलेका निरुचय व्यवहार होता है । ग्रब इस ग्रध्यात्मविधिमें ग्राखिर कहाँ तक पहुँचना है ? शुद्धनय तक, परमशुद्धनिश्चयनय तक । शुद्धनय व शुद्ध अशुद्धनिश्चयनयमें फर्क क्या है कि शुद्ध अशुद्ध निश्चयनयमें तो एक खण्ड किया गया है अभेद रूपसे और शुद्धनय जिसे कहो भूतार्थ जिसे कहो परमशुद्ध निश्चयनय वहां केवल एक प्रखण्ड तत्त्व दृष्टिमें है, इसके समक्ष अन्य सब अभूतार्थ हैं। हमारा व्यवहार,हमारा निश्चयनय ग्रौर इसे भी छोड़कर परमार्थकी स्थिति,बस यह हमारे लिए एक मार्ग है। ग्रन्त में ग्राखिर क्या करना है जिससे जीवन सफल हो ? बस ग्रात्मश्वद्धान, ग्रात्मज्ञान, ग्रात्मरमण श्रौर उसके लिए तैयारी करनी है ? तो सब तरहका परिचय करना है, सानो कोई करणानुयोगकी विधिसे परिचय नहीं करता कि जीवकी क्या क्या मार्गणायें हैं, जीवके क्या क्या गुणस्थान हैं ? तो उसके लिए स्पष्ट नहीं हो पाती अन्दरकी भी बात ।

१७९-द्रव्य गुण पर्याय स्रादि विविध परिचयसे प्रायोजनिक उपादेय तत्त्वका दृढ़ स्रवधारण-

बहुत परिचयके बाद हमको प्रयोजनभूत वस्तुका सही परिचय मिलता है । एक कथानक है कि एक पुरुष जो कल्याणका इच्छुक था वह जंगलमें एक संन्यासीके पास पहुंचा, बोला-महाराज हमें महाराज कुछ ग्रौर समभाइये । देखो ग्रधिक समझना हो तो पासके इस गांवमें ही एक वृद्ध ब्राह्मण रहते हैं वह तुम्हें समभायेंगे, उनके पास चले जावो । वह गया उस वृद्ध ब्राह्मणके पास । कहा-महाराज हम ब्रह्मज्ञान करना चाहते हैं ग्राप हमें सिखा दो । तो उसने देखा कि घरमें कोई काम हो तो इसे सौंप दें, यह काम कर लिया करेगा और इसे पढ़ा भी देंगे। देखा कि घरमें गोशालाका मल मूत्र साफ करनेका काम रोज रोज रहता है सो यह उस कामको कर दिया करेगा और हम इसे पढ़ा देंगे । तो कहा ब्राह्मणने देखो—हमारे यहाँकी गोशाला रोज साफ करनी होगी श्रौर हम तुम्हें पढ़ा देंगे । वह खुश हुआ ग्रौर पढ़ने लगा । १२ वर्ष तक उसका यही काम चलता रहा । गोशाला साफ करना ग्रौर पढ़ना । जब पढ़ाई पूरी हुई तो उस शिष्यने कहा—पंडितजी ग्रब आप बिदा होते समम हमें ग्रन्तिम सार रूपमें शिक्षा दीजिए । तो वह ब्राह्मण बोला—ग्रह ब्रह्मास्मि । तो शिष्य बोला—ग्ररे इतनी बात तो १२ वर्ष पहले संन्यासीने भी मुभे बताया था, क्या १२ वर्ष व्यर्थ ही गोबर उठाया ? तो वह वृद्ध पंडित बोजा—तुमने १२ वर्ष व्यर्थ गोबर नहीं उठाया । तुम स्वयं ही समफ रहे होगे कि १२ वर्ष पूर्व तुम क्या जानते थे ग्रौर ग्रब क्या जानते हो । तो इस ग्रात्मतत्त्वके परिचयके लिए हमें किसी ग्राचार्य की कृतिको गुरुजनोंके मुखसे पढ़ना सीखना चाहिए । जब तक गुरुमुखसे विद्याभ्यास नहीं किया जायगा तब तक आत्मज्ञानका वैशद्य नहीं होता । इन सारे ग्रन्थोंमें कोई प्रवेश पाये तो वह समभोगा कि इन ग्रन्थोंमें क्या-क्या रत्न भरे हैं । श्रीकुन्दकुन्दाचार्य, जयसेन, ग्रमृतचन्द्राचार्य आदि बड़े बड़े दिग्गज

( १११ )

(समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

ः( ११२ )

विद्वान हुए। षट्खण्डागम, जयधवज महाधवल ग्रादि बड़ी बड़ी आचार्योंकी कृतियाँ है। जब इन्हें श्रद्धाभक्तिसे पढ़ते है तो तत्त्वज्ञान मिलता है, ग्रात्मबोध मिलता है। सर्वज्ञदेवकी सर्वज्ञताकी श्रद्धा होती है ग्रौर फिर परिचय मिलता है। कितना स्पष्ट बोध होता है। कर्मकी दशा कर्ममें चलती, जीव में नहीं ग्राती पर यह स्पष्ट होता जा रहा कि ऐसे ऐसे कर्मबन्धन चले, इसका सन्निधान पाकर जीव इस प्रकारसे ग्रपनेमें परिणमन कर रहा। परिणमन इस प्रकारका है। ग्रगर निमित्त नैमित्तिक भाव इस प्रकार न हो तब फिर निमित्तकी चर्चा क्या करना?

१८९ ८ विस्तु स्वातंत्र्य व निमित्त नैमित्तिकभावके परिचय द्वारा विभावसे हटकर स्वभावमें लगानेका अवसर— १८१ – वस्तु स्वातंत्र्य व निमित्त नैमित्तिकभावके परिचय द्वारा विभावसे हटकर स्वभावमें लगानेका अवसर— देखो दो बातं – वस्तुस्वातंत्र्य और निमित्तनैमित्तिक,भाव, ग्रयनेपर दया करके यह बात अपने

को समझना है कि हमको चाहिए क्या ? यही तो चाहिये कि हम विभावोसे हटकर स्वभावमें ग्रायें। इसमें प्रयोजन तो इतना ही है, क्योंकि विभावको लेकर हम ग्रब तक संसारमें चले ग्रा रहे है । पदार्थ में कोई लगा नहीं ग्रब तक । पदार्थोंमें लगनेकी बात तो उपचारसे है । मायने पदार्थमें कोई जीव लग कैसे सकेगा ? सत्ता उसकी न्यारी है, सत्ता इसकी न्यारी है । ग्रपने द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावसे सत् है । कोई जीव किसी पर पदार्थमें नहीं लगा ग्रब तक, किन्तु पर द्रब्योंका ग्राश्रय करके और कर्मोंदय का निमित्त पाकर यह जीव अपने विभावोंमें बसा, विभावोंमें ही लगा । कषायोंको स्रात्मस्वरूप मानता रहा कि यह मैं हूँ, तब ही तो कभी कोध आता है और कभी मान, माया, लोभ होता है। जब इन कषायों रूप यह जीव परिणमता है तो इन रूप ग्रपनेको मान लेता है। तो कर्तव्य यह है कि इन विभावोंसे हटकर स्वभावमें ग्रायें, जिसके लिए ग्राचार्य कुन्दकुन्दाचार्यने दो बातें बतायीं--वस्तुस्वातंत्र्य और निमित्तनैमित्तिकभाव । वस्तुस्वातंत्र्य निरखते जावो, प्रत्येक द्रव्य ग्रपने श्रापसे सत् है । श्रपने ग्रापमें श्रपना सर्वस्व लिए है, अपने ग्रापमें ग्रपना परिणमन कर रहे हैं । जो परिणति होती है वह किसी दूसरेकी परिणति लेकर नहीं हो रही । ऐसा वस्तुका स्वतंत्र्य है । इस दृष्टिसे हमें क्या लाभ है ? जो पर पदार्थके प्रति कर्तृत्वबुद्धि लग रही थी वह ग्रज्ञान नष्ट हो जाता है। एक द्रव्य दूसरे द्रव्यका कर्ता नहीं होता, यही बात सबमें लगा लो । कर्म भी एक भिन्न द्रव्य है, जीव भी एक भिन्न द्रव्य है, तो कर्म जीवका राग नहीं करता है, यह बात समझमें ग्राये । क्योंकि यदि हम यह बात नहीं समभ पाते और यह ही हमारी दृष्टिमें रहता कि कर्प जीवमें राग कराता है तो ग्रब हम कर ही क्या सकते हैं ? कर्म तो ग्रयना कुत बढ़ायेंगे । वे स्वतंत्र हैं, उनमें ऐश्वर्य है । फिर हम कैंप्ते विभावसे छुटकारा पा सक़ेंगे । एक ऐसे रास्तेका ग्रनुभव बने, जिसमें हम विभावविविक्त विशुद्ध चित्स्वभावमें मग्न हो । एतदर्थ ऐसा वस्तु-स्वरूपका प्रकाश देकर म्राचार्य देवने हमको उत्साहित किया ग्रौर साहस बँधाया और ग्र**यने एक**द्रव्य के निरखनेमें मदद दी । ग्रच्छा यह बात तो हुई, मगर जब एक यह प्रश्न ग्राता है तो क्या जीवमें स्वरूपके कारण किसी दूसरेकी छाया बिना, उगाधि बिना, सम्बन्ध बिना क्या जीवमें इसी तरह सहज विकार होता है ? अगर होता है तो भो राग नहीं मिट सकता, क्योंकि वह स्वभाव बन जायगा, तो फिर निमित्त भावका ग्रर्थात् उस उस प्रकारका कर्मानुभाग उदयरूप होता है, उसका सन्निधान पांकर यह जीव ग्रपनी परिणतिसे राग परिणति करता है । इसका परिचय विकारसे उपयोग कोहटा देता है । श्रो कुन्दकुन्दाचार्यने जीवाजीवाधिकारमें बताया ही है कि रागद्वेष ये सब ग्रजीव हैं, क्योंकि पुद्गल कर्मसे निष्पन्न विकार मेरा स्वभाव नहीं, नैमित्तिक भाव है ग्रौपाधिक भाव है । यों वस्तु स्वातंत्र्यव निमित्तनैमित्तिक नावके परिचयसे हम विभावसे हटकर स्वभावमें लग सकते हैं ।

( ११२ ))

दर्शनज्ञानचारित्रैस्त्रिभिः परिणतत्वतः । मेचकोऽमेचकश्चापि सममात्मा प्रमाणतः ।।१६।।

### १८२---ग्रात्मत्वके निर्णयपर ही भविष्यविधिकी निर्भरता---

यह ग्रात्मा, हम ग्राप सब ग्रात्मा किसका ध्यान करें ? किसकी उपासना करें कि कल्याण हो जाय ? पहले तो यह ही बात परखिये कि जिस वृत्तिमें, जिस परिणतिमें तत्काल ग्रज्ञान्ति है, क्षोभ है, ग्राकुलता है वह वृत्ति तो कल्याणका कारण हो ही नहीं सकती । ऐसी वृत्ति होना, पर पदार्थोंकी ग्रोर चित्त लग जाना, रमना, रागद्वेष मोह लगाना, परकी ग्रोर लगाव रखते हुए जो हमारी वासना धारणा वर्तना चलती है वह तो जीवके कल्याणके लिए नहीं है तो इतना तो निश्चित है कि ग्रात्महितके लिये बाह्य पदार्थोका ग्राश्चय नहीं करना है, करना है अपने आपका ग्राश्चय । तो ग्रपने ग्रापका बोध हो, तब तो ग्राश्चय कर सकेगा यह उपयोग । इसलिए ग्रात्मविषयकतत्त्वका बोध करना आवश्यक है । मैं ग्रात्मा हूँ । हूँ इतना तो सब कहते हैं । जो नहीं बोल सकते वे भी ग्रनुभव करते हैं कि मैं हूँ, मैं क्या हूँ बस इसके निर्णयपर ही सब दारोमदार है । जिस जीवने यह निर्णय किया कि मैं मनुष्य हूँ, व्यापारी हूँ, पंडित हूँ, धनी हूँ, गरीब हूँ, नेता हूँ, ज्ञानी हूँ, किसी भी प्रकार जो वर्तमान परिणतियाँ चल रही हैं उन रूपोंमें ग्रगर निर्णय रखें तो वह निर्णय कल्याणमें सामिल नहीं है और जहाँ यह समभा कि मैं तो वह हूँ जो ग्रयने--ग्राप हूँ, सहज हूँ, पर सम्बंध बिना हूँ, केवल हूँ, मैं तो वह हूँ ग्रौर होती ही चीज इसी तरह है, जो भी चीज होती है वह केवल होती है, मिली जुली नहीं होती । कोई भी है स्वतँत्र है, ग्रपनेमें है, ग्रपने स्वर्भ है, परका कछ लिए हुए विना है ।

## १८३-पदार्थके साधारणगुणोंसे ही प्रथम भेदविज्ञानका प्रकाश-

ग्रच्छा, पहले तो यह ही जानो कि पदार्थं कहते किसे हैं । पदार्थं वह है जिसमें ६ साधारण गुण पाये जायें । यह पदार्थकी एक मूल व्यवस्था है । मायने कोई चीज है तो वह ६ साधारण गुणमय है। साधारण गुण उन्हें कहते है जो सब द्रव्योंमें पाये जावें, जिनके नाम हैं म्रस्तित्व, वस्तुत्व, द्रव्यत्व, ग्रगुरुलघुत्व, प्रदेशवत्त्व, प्रमेयत्व । अगर कुछ है तो वह नियमसे इन ६ गुणों वाला है। किसी की बात स्पष्ट समझमें ग्राये तो, न ग्राये तो, जैसे ग्रब ग्राकाशके परिणमनकी बात कुछ समभमें नहीं ग्राती कि ग्राकाश क्या परिणम रहा है । धर्म अधर्म द्रव्यका परिणमन समभमें नहीं म्राता । थोड़ा बहुत म्रंदाज भी मुश्किल है । तो नहीं म्राया समक्रमें, न म्रावो, मगर यह नियम है कि जो है वह नियमसे ६ साधारण गुणवाला है । श्रब ६ साधारण गुणोंका मतलब समफो, ग्रस्तित्व-जिस गुणके प्रतापसे द्रव्यको सत्ता रहे। इतना तो जानेंगे कि यह है ग्रणु ग्रणु, ग्रात्मा जीव, सब कुछ जिसपर भी निगाह दौड़ाया, वह है ना ? है तो, पर ''है पना'' ही कोई गुण हो, मात्र एक सत्त्व ही हो याने ग्रगर ''है पना'' ही रहे ग्रौर वस्तुत्व आदिककी जरूरत न मानी जाय तो वह ''है'' रह नहीं सकता क्योंकि वह कोई सबरूप हो जाएगा । वस्तुत्व यह गुण बताता है कि जो है सो ही है, वह दूसरा नहीं है और तभी उसमें अर्थकिया हो सकती है जो है वह ग्रपने स्वरूपसे है, दूसरेके स्वरूपसे नहीं है । ग्रब देखो बहुत दूर त्रागेकी बात जाने दो पहिले यहीं यही देव लो कि इन साधारण गुणोंने ही यह भेद बता दिया कि एक द्रव्य,दूसरे द्रव्यका कुछ नहीं है। प्रत्येक पदार्थ अपने द्रव्य, क्षेत्र, काल भावसे है दूसरेके द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावसे नहीं है। स्पष्ट भेद-विज्ञानके लिए यह वस्तुत्व गुणके स्वरूपका परिचय ही समर्थ है, एकका दूसरा कुछ नहीं है।

#### (समयसार कलज्ञ प्रवचन प्रथमभाग)

( 888 )

नाम तो साधारण गुण है जो जो सबमें पाया जाय, पर इसका अर्थ है कि सभी इसी तरहके हैं, प्रत्येक पदार्थ इसी <sup>ँ</sup>तरहके हैं, सोदेखो ग्रभी ही एकदम वस्तुत्व गुणने पदार्थोंका परस्पर भेद बता दिया । वे अपने आपसे तो है, दूसरेके रूपसे नहीं हैं। और सब जानते हैं। अध्छा यहीं देख लो यह मनुष्य है, यही एक दृष्टान्त लो । यही तो कहेंगे कि यह मनुष्य मनुष्य ही है ग्रौर कुछ नहीं है। तो ग्रच्छा इसके खिलाफ ग्रगर सानें, वस्तुत्व न मानें तो बताग्रो यह मनुष्य हैं। ग्रौर क्या है ? सब कुछ है। क्या है ? सारे विश्वरूप है। क्या है ? सेर वाघ, साँप, चीता ग्रादिक जितने भी बोलते जावो---- सब है यह। अगर सब बन जाय यह मनुष्य, तब तो बड़ी खलबली मच जाएगी, सारा जगत शून्य हो जाथगा । अप्रगर वस्तुत्व गुण न हो पदार्थमें तो, किसीकी सत्ता स्वतंत्र नहीं रह सकती । ये सब पदार्थं ग्रब तक हैं, यही इसका प्रमाण है कि ये परस्पर विविक्त हैं, स्वतंत्र हैं, ये ग्रपने ग्रापका ग्रस्तित्व रखते हैं, दूसरेका कुछ ग्रहण नहीं करते। यह वस्तुका एक ग्रान्तरिक नियम है । फिर कोई पूछे कि विभाव कैसे होते, विकार कैसे होते तो जीव पुद्गलमें जो विकार परिणमन होता, सो वह भी उस ही पदार्थकी परिणतिसे होता है मगर उसका ऐसा निमित्तनैमित्तिक योग है कि ग्रनुकूल बाह्य निमित्तका सन्निधान पाकर हुग्रा, ग्रन्यथा वह बिकार पदार्थका स्वरूप बन जायगा, स्वभाव बन जायगा । फिर कभी मिट नहीं सकता । सो भले ही निमिततैमित्तिक योग है ग्रौर इस सम्बंधके बिना विकार बन ही नहीं सकता, तो भी परिणमन तो देखो सब द्रव्य ग्राने आपके हो स्वरूपसे चल रहे हैं। दूसरेका परिणमन नहीं आया जीवमें, पुद्गलमें । किसीका किसी अन्यमें प्रवेश नहीं, स्वरूपमें प्रवेश नहीं । देखो, इस वस्तुरव गुणने यह बताया कि जगतके प्रत्येक पदार्थ ग्रपने स्वरूपसे हैं, दूसरेके स्वरूपसे नहीं हैं । देखिये ये सभी बातें, शेष 🗶 गुण सत्ताकी ही प्रतिष्ठा करते हैं । वह है, बस इसका ही समर्थन करते हैं शेष गुण, उन गुणों विना वस्तुका सत्त्व नहीं रह सकता। १८४-पदार्थमें द्रव्यत्व गुणका प्रकाश-

यच्छा सब चीजें हैं, हैं ग्रीर यह मान लो कि सब ग्रयने स्वरूपसे हैं, दूसरेके रूपसे नहीं हैं, बस ठीक है, इतना ही तत्त्व है, इतना ही मानो बस काम हो जायगा क्या ? ग्ररे सत् तब तक कायम नहीं रहता जब तक वस्तुको वह निरन्तर परिणमन करता रहता है ऐसा न माने । परिणमनशीलता ही वस्तुका स्वरूप है । ग्रन्य दार्शनिकोंने "हैं" तो मान लिया, पर परिणमनशीलता नहीं मानी तब फिर उनका "हैं" एक हौवा सा बनता है, ग्रनुभवमें नहीं ग्राता कि कोई चीज है । केवल एक बातकी बात है, ग्रौर ऐसा ही हठ हो जाय कभी किसीके किसी समय शानमें कि बस बात ही बात रहती है, चीज कुछ नहीं रहती, तो वह फूठी ही शान है । एक ऐसा ही चुटकला है या घटना है—राजा भोजके समयमें बड़े-बड़े इनाम दिये जाते थे कवियोंको ग्रौर कवि ग्रपनी नए नए ढंगकी रचनायें लाते थे । तो एक दिन एक कविके मनमें ऐसी बात सूभी, क्या बात सूभी सो बतावेंगे । राजाने कवियोंसे कहा कि ग्राज तो हमें ऐसी रचना बताग्रो जो बड़ी ग्रनोखी हो, ऊँची हो, ग्रपूर्व हो, कभी सुननेमें न ग्रायी हो । सो एक कविने एक कोरा कागज लिया ग्रौर यों ही राजाको देकर कहा—तो महाराज हम लायें हैं ग्राज अनोखी रचना, पर एक खासियत है इस रचनामें कि यह रचना उसीको दिखेगी जो ग्रसल बापका होगा, दोगला न होगा । राजा बड़ा हैरान हुग्रा कोरा कागज देखकर, पर वह सोचने लगा कि देखो यहाँ कई हजार व्यक्ति बैठे हैं, सबके बीच यदि में कह दूँ कि इसमें कुछ नहीं

### ( कलका १६ )

लिखा तो सभी लोग कह उठेंगे कि राजा तो ग्रसल बापके नहीं हैं, दोगले हैं, इसलिए शानमें श्राकर बोला—वाह वाह, बड़ी सुन्दर रचना है, साथ ही ग्रनोखी भी है । ग्रगल बगलके सभी पंडित लोगोंको दिखाया तो शानमें ग्राकर सबने वही कहा वाह कितनी सुन्दर ग्रौर ग्रनोखी रचना है । तो देखो सभी लोग समफ रहे थे, जान रहे थे कि इसमें कुछ नहीं लिखा है, कोरा कागज है, पर सबको ग्रानी ग्रपनी शान रखनेकी पड़ी थी, इसलिए सबने वही बात कही । तो ऐसे ही जब कोई कह उठता है विरुद्ध बात, तो उस दार्शनिकको पड़ जाती है अपनी शा न रखनेकी । इसलिए बह उन्हीं शब्दोको रटता है । ग्रौर खुद ग्रनुभव करता है कि इसमें कुछ जान नहीं है, इसमें कोई तत्त्व नहीं है । इस जीव पर संकट है तो एक पर्यायबुद्धिका है । पर्यायमें मैं हूँ, ऐसा जब एक मनमें पक्ष रहता है तो वह ग्रटपट किसी तरहका ख्याल बनाता ग्रौर जुदे-जुदे मत होते चले जाते हैं । भला बतलावो मान लो ब्रह्म है, मगर उसका परिणमन वे नहीं मानते, ग्रपरिणामी मानते, उसमें ग्रबस्थायें नहीं होतीं ऐसा मानते हैं । न वह परिणामी, न गुणवान, न उसमें ग्रवस्थायें होतीं । ग्रब इस तरहसे खूब रटा सीखा, दूसरोंको खूब सिखाते जा रहे । शिष्य भी खूब बनते जा रहे, परिपाटी चजती जा रही । सबके सब बोल तो रहे बड़े ऊँचे शब्द, सर्व वै खल्विद ब्रह्म नेह नानास्ति किचन, अपर ग्रनुभवमें कुछ नहीं ग्रा रहा कि हम क्या बोल रहे ? तो द्रव्यत्व गुण स्वीकार किए बिना, पदार्थमें परिणमनशीलता स्वी-कार किए बिना वहाँ सत्ता भी कायम नहीं हो सकती । तो तीसरा गुण है द्रज्यत्व ।

१८५—-ग्रगुरुलघुत्व गुणके परिचयसे भेदविज्ञानका प्रकाश और प्रदेशवत्त्व व प्रमेयत्व गुणके परिचयसे हब गुणोंके स्पष्ट बोधका अवसर—

अब चौथा गुण है—ग्रगुरुलघुत्व । 'मायने तीन तक तो मान लिया कि है, वस्तु है, परिणमन-शील है, परिणमन चलता रहेगा । अब अगर सब रूप वह परिणम जाय तो सत्ता रह सकेगी क्या ? कहीं ग्रौर रूप परिणम गया, ग्रन्यरूप परिगम गया, तो क्या सत्ता कायम रह सकेगी ? न रह सकेगी । तो अगुरुलघुत्व गुण यह कहता है कि प्रत्येक पदार्थ अपने ही स्वरूपसे परिणमेगा, दूसरेके स्वरूपसे नहीं । सूर्यका उदय है, प्रकाश है, निमित्तनैमित्तिकभाव तो ग्रवश्य है, सूर्यका सन्निधान पाकर यह पृथ्वी प्रकाशरूप परिणम गई, मगर परिणमन सूर्यका सूर्यमें है, फर्सका फर्समें है । यह बात बतलाता है अगुरुत-घुत्व कि प्रत्येक पदार्थ ग्रपने स्वरूपसे परिणमता, परकेस्वरूपसे नहीं परिणमता । देखो साधारण गुणोंका चमत्कार कि एक पदार्थका दूसरा पदार्थ कुछ नहीं लगता । अब यहाँ तक बात चली । चली बातसी लगी, पर हम म्राप सबकी यों समझमें म्रा रहा है कि ऐसा तो पहलेसे समभे बैठे हैं म्रथवा किसीको लगता होगा कि कोई नया ही सुना, और इतना ही सुना, और बातें इतनी ही है। तो स्रभी तो उसकी समझमें कुछ नहीं ग्राया, क्योंकि जब इसके वस्तुकी मुद्रामें मायने रूपक ध्यानमें न हो तो वहां यह बात घटायेंगे । यह ही बात बताता है प्रदेशवत्त्व गुण । प्रत्येक द्रव्य प्रदेशवान है, ग्रपना आकार लिए है उसका घेर है, विस्तार है, कुछ है और समझमें ग्राया इस जगह कि शरीरके ग्रन्दर जितना यह ज्ञानप्रकाश है उतना यह जीव है । ग्रब उसमें साधारण त्र्रसाधारण बातें देखते जावो, इसमें यह गुण है, ग्रसाधारण गुण भी ज्ञान दर्शन चारित्र है, प्रदेशवान है पदार्थ । यह बात जहाँ मालूम हो वहाँ ही तो सारी बात घटित की जा सकती । इतनी बातें जहाँ हैं वे सत् हैं ग्रौर सत् ही प्रमेय होता है । ग्रसत् प्रमेय नहीं होता । यों प्रमेयत्व गुण है । ऐसे ये ६ साधारण गुण ये भेदविज्ञानकी दिशा बतलाते हैं कि मैं ग्रात्मा ग्रन्थ सबसे निराला हूँ।

( 222 )

### ( ११६ )

### १८६-ग्रसाधारण गुण द्वारा श्रात्मपरिचय-

मैं हूँ ऐसा सामान्य अस्तित्व सिद्ध होनेपर मैं स्वयंमें क्या हूँ, ग्रब यह जाननेके लिए असाधारण गुणकी समभ बनती । साधारण गुणोंने कितना निर्णय कर दिया कि मैं हूँ और सबसे निराला हूँ, और हूँ क्या मैं ग्रपने ग्रापमें ? उसका बोध करनेके लिए इसके स्वरूपका दर्शन करें । मैं हूँ, चैतन्यस्वरूप हूँ। चैतन्यस्वरूप, ज्योति, चेतना जहाँ चल रही, वह मैं ग्रात्मतत्त्व हूँ। ग्रभी कुछ नहीं समभे, ऐसी जिसके जिज्ञासा हुई तो उसे विस्तारसे समझानेके लिए गुण बताये जाते हैं । इसमें ज्ञान गुण है, दर्शन गुण है, चारित्रगुण है, ग्रानन्दगुण है । जैसे ग्रग्नि एक स्वरूप, पर ग्रग्निमें यह जब समभा जाता है कि यह जलने वाली है, प्रकाश करनेवाली है, पकाने वाली है, इस तरहसे हम ग्रग्निमें कुछ समभ बनाते हैं तो हमें ग्रग्निका ग्रच्छी तरह ज्ञान बनता ना । इसी तरह निरखिये ग्रात्मा है तो एक स्वतंत्र परमार्थ चिन्मात्र, ग्रखण्ड, मगर समभ बढ़ाने लिए, तीर्थप्रवृत्तिके लिए गुणभेद करके समझाया गया कि जिसमें जाननेकी शक्ति है वह जीव, जिसमें अवलोकनेको शक्ति है सो जीव, जिसमें रमनेकी ग्रादत है सो जीव, जिसमें ग्रानन्द पानेकी बात है सो जीव, जिसमें कोई न कोई चीजका विश्वास रहे, आधार रहे, ग्रालम्बन ले, श्रद्धान करे सो जीव । सो गुण तो इसमें अनेक ग्राये, मगर उन सब गुणोंमें मोक्ष-मार्गके प्रयोजनभूत जिन गुणोंका हमें ज्ञान करना ग्रावश्यक है वे तीन बताये गए-अद्धान ज्ञान चारित्र याने दर्शन, ज्ञान, चारित्र । दर्शन शब्दका दो जगह प्रयोग होता है-एक तो ज्ञान दर्शन वाला दर्शन ग्रौर एक सम्यक्त्व मार्गणा,जिसकी परिणतिमें बनी, एक यह दर्शन,उसे भी दर्शन कहते हैं। जिसको जल्दी समभनेके लिए और सुगम समभ लें तो श्रद्धा गुण कह लीजिये । श्रद्धान, ज्ञान, चारित्र ये तीन गुण है, ग्रथवा श्रद्धान की जगह सम्पनत्व कहो, सम्यनत्व, ज्ञान, चारित्र, ये तीन गुण हैं। सम्यन्त्व शब्दका भी प्रयोग दो जगह होता है-एक तो सम्यक्त्व गुणके लिए और एक सम्यक्त्व पर्यायके लिए । तो और विशेष सुगमतासे कहना हो तो कहो श्रद्धान, ज्ञान, चारित्र । तो यह जीव ग्रनन्तगुणात्मक है, एकस्वरूप है, सहज है । ग्रपने ग्रापके सम्बन्धमें यह प्रतीति रहे कि मैं हूँ, ज्ञानमात्र हूँ, ज्ञानधन हूँ । ग्रन्य कुछ नहीं हूँ, ऐसी प्रतीति हो, रुचि हो, अनुभूति हो बस वहाँ सम्यग्दर्शन है । १८७-तत्त्वज्ञ पुरुषके क्षोभके ग्रभावकी संभवता-

मैं निज सहज चैतन्यमात्र हूँ, अन्य रूप नहीं हूँ। जो ऐसा जान जायगा वह दूसरेकी परिणति को देखकर खेद न मानेगा। अनेक जीव हैं, कोई कुछ ख्याल रखता, कोई उल्टा चलता, कोई सीधा चलता। चलो बाह्य पदार्थ हैं। जिसकी जैसी योग्यता है, जिसकी जैसी बात है उसका वैसा चल रहा। उससे मुफमें क्या आता? मानो कोई ऐसा समफ रहा कि मैं सबसे अधिक समझदार हूँ, बाकी सब लोग मूर्ख हैं, और इस तरहकी समफको कोई दूसरा जानता है तो वह बुरा मानता अरे बुरा क्या मानता? उसका परिणमन उसमें है, मेरा परिणमन मुफमें। जिस तरहसे अपने आपमें शान्ति मिले, कल्याण मिले उस मार्गमें चलें। मानो कोई पुरुष अधिक धनी बन गया, बहुत चलावान बन गया तो उसको तुम क्यों बुरा मानते हो? अरे उसका उदय है उस प्रकारका। उसका इस तरहका प्रसंग बन रहा और फिर वह तो घूल हैं। अपने आपको अपने आपके स्वरूपका बोध, स्वरूपकी श्रद्धा और स्वरूपमें रमण, इस पद्धतिसे ले चलें तो आत्मप्राप्ति है, अपनेको अपनी उपलब्धि होगी, जन्म मरण मिटेगा। तो अपने आपका निर्णय बनावें कि मैं ज्ञानमात्र हूँ, ज्ञानघन हूँ। एक ज्ञानका स्वरूप विचारें। ज्ञान है ना, जानता है ना, तो जानना किसे कहते हैं ? जाननेकी बात क्या हि? हम शब्दोंमें नहीं (ः कलश १६ 🐔) 🔬 👘

बता सकते मगर हमपर बात गुजर क्या रही, हमारी समफमें सब आ रहा । अनुभवकी बातको ्शब्दों द्वारा कहना कठिन होता, पर अनुभव समफता है कि जानन इसका नाम है । ज्ञानका स्वरूप भया है ? जानन, एक प्रकाश, प्रतिभास, बोध, चैतन्यमात्र । भीतर देखो-समफमें क्यों नहीं आ रहा यों नहीं समभमें ग्रा रहा कि संकल्प विकल्प दौड़ रहे, किसीका कल्पित घरमें ध्यान है, किसोका किसीपर ध्यान है, महाराज क्या कहते हैं जरा गल्ती पकड़ें, किसीका इस तरहका ध्यान है, किसीका रोजिगारका ध्यान है, यदि सत्य श्रोता बनकर धर्मका श्रवण किया हो तो वह बात कैसे समझमें नहीं ग्रावेगी । श्रोता कौन है ? जो इस भावसे बैठा हो कि मेरा हित क्या है ? मुफे हित चाहिए, मुफे हितमें उतरना है । यों सारा जीवन गया बचपनसे ग्रब तक क्या क्या नाटक नहीं किया, मगर उससे कोई पार नहीं पड़ा । पार तो जिस विधिसे पड़ता उसीसे पड़ेगा । सो ही हमारे ग्राचार्य संतोंने भली प्रकार समभ समभ कर बताया है, हम लोगोंपर दया की, उनका हम कितना आभार मानें । हित क्या है ? मेरा कल्याण क्या है, यह भावना हो, यह है श्रोताका मूल गुण । ग्रौर करे क्या ? जो बात सुना उसी बातको अपने ग्रापमें घटानेका परिणाम बने, मैं ज्ञानमात्र हूँ । श्रोताग्रोको तो वक्ताकी ग्रपेक्षा अधिक सुविधा होती है कि वे अपने आपपर बात घटाते जायें । देखो सुननेकी अपेक्षा बोलनेमें कुछ विकल्प ग्रधिक सम्भव हैं । पर सुनने वालेको विकल्ग कम सम्भव हैं । बात सुन रहे ग्रौर उसे ग्रपने चित्तमें उतारते जा रहे, भीतर चल रहे, मैं ज्ञानमात्र हूँ इसका अधिकाधिक ऐसा अभ्यास बने कि शरीर का भी भान न रहे।

( ११७

१८८-कषायोंको वलि देकर सहज परमात्मतत्त्वके प्रसादका लाभ--

देखिये परको कितना छोड़ना है और कितना ग्रात्मतत्त्वकी बात पकड़ना है ? श्रज्ञान वासना तजें, रागद्वष पक्षकी बातको छोड़ें ग्रौर यह भी कबूल करें कि मैं तो एक चेतन पदार्थ हूँ मैं अन्य कुछ नहीं हूँ, अन्य सब बन्धनोंको तोड़ दीजिए और उनके तोड़नेके लिए जो प्रयोग करना हो सो प्रयोग भी करें ग्रौर यह ग्रनुभव करें कि मैं तो मात्र चैतन्य पदार्थ हूँ, जानन मात्र । इन सब विकल्पोंका विध्वंस हो जाना चाहिए कि मैं पुरुष हूँ, स्त्री हूँ, अमुक हूँ, तमुक हूँ । यह भी घ्यानमें न आना चाहिए कि मैं पुरुष हूँ, स्त्री हूँ, ये तो देहकी ग्राकृतियाँ है । मैं देह नहीं, देहसे निराला, एक चैतन्य पदार्थ हूँ। इस समय निमित्तनैमित्तिक बंधन तो चल रहा, पर बंधनमें भी प्रत्येक पदार्थ रहता तो अपने अपनेमें है, कि एक पदार्थ किसी दूसरेमें भी प्रवेश करेगा ? देहके स्वरूपमें जीवका प्रवेश नहीं, जीवके स्वरूपमें देहका प्रवेश नहीं । भले ही एक क्षेत्रावगाह हैं, एक ज़ाह हैं, पर यहाँ तो ग्रशुद्ध, द्रव्यसे हो, रहे, हैं, पर्यायकी बात समभी जा रही । स्वरूपमें तो यह बिल्कुल स्पष्ट है कि एकमें दूसरेका प्रवेश नहीं । जरा वहाँ भी तो देखो सिद्ध लोकमें जहाँ एक ही जगह ग्रनन्त सिद्ध बिराजे हैं, ग्रमूर्त हैं, केवल चैतन्य प्रकाशमय, केवल ज्ञानी, एक ही जगहमें अनन्त केवल ज्ञानी सिद्ध महाराज विराजे हैं, फिर भी जितने वे सब एक जगह विराजे हैं; उनमें एकके स्वरूपमें दूसरे भगवानका प्रवेश नहीं है । प्रयेक पदार्थ वहाँ अपना अपना अस्तित्व रखता है, अपने अपनेमें परिणमन है, यह तो उससे भी और मोटी बात चल रही है कि देहमें जीवका प्रवेश नहीं । देहमें जीवमें अन्तर जान लिया, तो अपने स्वभावकी दृष्टि बनाम्रो, मैं जीव हूँ, ज्ञानमात्र हूँ, चैतन्यमात्र हूँ। ऐसा अनुभव बनायें ग्रौर ऐसा ही उत्तम ग्रभ्यास विधिसे हो कि देहका भी भान नहीं, समयका भी भान नहीं, केवल एक चैतन्य प्रकाश ही इसके ज्ञानमें हो, वहाँ स्नष्ट समभ बनती है कि मैं यह हूँ, मैं यह हूँ।

( ११५ )

यह सारा संसार परेशान हो रहा है बाह्य बातोंके ध्यानसे । इन बाहरी परिणतियोंको, इन नैमित्तिक पर्यायोंको निरख निरखकर यह माना करता कि यह मैं हूँ, यह मैं हूँ, बस इस बुद्धिसे यह सारा लोक परेशान है, ये जीव परेशान है । म्रात्मानुभवकी बात चित्तमें ही नहीं म्राती कि म्रात्मानुभव करना है, ग्रात्मानुभवके सामने बाकी सब बातें बेकार । जहाँ रागद्वेषकी वासना हो, संस्कार हो,ऐसी कोई विधि बनाई गई हो, वह सब विधि इस जीवके लिए ऐसा बंधन है कि मनुष्य जीवन इसका बेकार रहेगा। वह आत्मानुभव नहीं कर सकता । इसके लिए जो करना पड़े सो करें । इसके लिए करना क्या पड़ेगा ? कषायोंका बलिदान कर पड़ेगा श्रौर कुछ नहीं । जब सब जीवोंमें एक समभाव जगे, इतनी बात श्रा सकी तो समझो कि हमने ग्रात्माका ज्ञान किया । ग्रौर जहाँ यह बुद्धि रहे कि यह मैं हूँ, यह मेरा, यह गैर, तो इस बुद्धिके रहते हुए ग्रात्मानुभव हो ही नहीं सकता । कितनी तैयारी करना है, कितना बलिदान करना है ग्रपनी कषायोंका ? एक ग्रपनेसे नाता रखें, समफें ऐसा ही स्वरूप सब जीवोंमें है । किसी जीवसे ग्लानि न करें, घृणा न करें । मुनियोंकी, त्यागियोंकी, साधु संतोंकी बात तो ऊँची है, उनसे घृणाका भाव रखना तो महा पापका कारण है, मगर प्राणिमात्रसे भी घृणा रखना पाप है। द्वेषी ग्रात्मानुभव करनेका पात्र हो नहीं सकता । हाँ व्यवहारमें जो करना है वह किया जा रहा है । बाकी कूड़ेको हटादें, एक तरफ कर दें, मगर यह सुध कभी न भूलें कि इसमें भी सहज परमात्मतत्त्व है । सब जीवोंमें सहज परमात्मतत्त्वको समान भावोंसे निरख सकनेका ढंग रख सकनेका साहस बना सकने वाला ही जीव ग्रात्मानुभवका पात्र बन सकता है । जिसको ग्रात्मानुभव हो जाय उसका बेड़ा पार है ।

१६०-च्यवहार, निश्चय व शुद्धनयमें बढ़ बढ़कर ग्रात्मानुभवमें प्रवेश करनेका संदेश--

ग्रात्मानुभवकी सकल क्या है ? बस ज्ञानमें यह सहज ज्ञानस्वरूप ऐसा समाया है कि विकल्प न रहे, क्षोभ न रहे, एक ग्रलौकिक ग्राल्हादको उत्पन्न करता हुग्रा वह प्रकट होता है । तो ऐसी एक समाधिकी निविकल्प स्थिति होती है कि उसको पाकर यह जीव समफ लेता है कि तत्त्व तो यह है बाकी सब बेकार है । बाहरमें म्राश्रय करके हमें कुछ न मिलेगा । हमें म्रपने म्रापका सहज स्वरूप निरखना है ग्रौर वहाँ यह ही सत्याग्रह करके रहना है कि मैं तो यह ही हूँ। मैं ग्रौर कुछ नहीं हूँ। उसी ग्रात्माकी उपासनाकी बात चल रही है कि उसकी वास्तविक उपासना निश्चयतः है तो बस एक चैतन्यस्वरूप हूँ इस प्रकारकी दृष्टिमें चलना है ग्रौर व्यवहारमें ये सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र, है। व्यवहार सम्यक्त्वकी बात नहीं कह रहे, व्यवहार सम्यग्ज्ञानकी बात नहीं कह रहे, निश्चय सम्यग्दर्शनकी बात कह रहे, निश्चय सम्यग्ज्ञानकी बात कह रहे निश्चय सम्यक्चारित्रकी बात कह रहे, इन तीन रूपमें भी उपासना करें, क्योंकि भेद किया ना, खण्ड किया ना । तो एक ग्रखण्ड ग्रात्मतत्त्वकी उपासना ग्रखण्डानुभवसे ही परमार्थतः होती, फिर भी व्यवहार दर्शन ज्ञान चारित्र ग्रादिक इन सब विधियोंसे परिचय हम करें ग्रौर ग्रभेदोपासनाके लिये बढ़ें। हम बचपनसे व्यवहारका ग्राश्रय करते ग्राये, उससे हमें कोई दिशा मिली । कुछ बड़े हुए तो धर्मका, व्यवहारका, ग्राश्रय करते ग्राये, हमको एक दिशा मिली, फिर हम ग्रौर पढ़ने लिखने ग्रध्ययनमें चले तो एक दिशा मिली, फिर हमने नय प्रमाण ग्रादिकका वर्णन सुना तो हमको एक दिशा मिली । ग्रौर, हमने शुद्धनयकी पहिचान की ना, तो एक दिशा मिली । उस शुद्धनयके बोधमें नय निक्षेप, प्रमाण सबसे म्रतीत होकर म्रात्मानुभवमें म्राये ( कलका १६ )

ना । तो जैसे चलकर खुद ग्राये ऐसे ही बतावो सबको कि ऐसे ऐसे चलें तो, पा लो सब चीजें । तो उसी प्रसंगमें यह व्यवहारसे कहा जा रहा कि सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्**चारित्र रूपसे उपासना करना ।** इस तरह साधु संतोंको, साधु सन्तों द्वारा उपदेशमें कहा जा रहा कि आत्मामें स्रात्माकी उपासना करना चाहिए ।

दर्शनज्ञानचारित्रैस्त्रिभिः परिणतत्वतः । एकोऽपि त्रिस्वभावत्वाद् व्यवहारेण मेचकः ।।१७।। १९१—साधारणासाधारणगुणोंमय ग्रात्माकी स्वलक्षणता विलक्षणता—

जीव पदार्थ, ग्रात्मा पदार्थ याने स्वयं सिद्ध ग्रन्तस्तत्त्व, इसकी चर्चा चज रही है । पहले तो यह निर्णय करना कि मैं कौन हूँ जैसे कि सब हैं वैसा ही मैं भी हूँ । जैसे कि सबमें ६ साधारण गुण पाये जा रहे हैं मुफमें भी पाये जा रहे हैं ग्रतएव मैं हूँ। मैं हूँ, यों ६ साधारण गुणोंके नातेसे जाना, पर मैं क्या हूँ, इस प्रश्नके उत्तरमें जाना जायगा जो कि असाधारण हूँ, सबसे निराला हूँ, वह हूँ मैं एक चैतन्य स्वरूप । पदार्थ यह है, और कैसा विलक्षण पदार्थ है यह ग्रात्मा ग्रमूर्त है, इसमें रूप, रस, गंध, स्पर्श नहीं है, शब्द भी नहीं है, मैटर नहीं, पुद्गल नहीं, कोई ऐसा पुद्गल जैसा पिण्ड रूप सो भी नहीं । ग्राकाशकी तरह एक ग्रमूर्त पदार्थ हूँ । त्राकाश है सर्वव्यापक ग्रौर यह हूं मैं, असंख्यात प्रदेशी देह प्रमाण। ऐसा ग्रमूर्त होकर भी एक विशेषता है कि चैतन्यस्वरूप हूँ मैं। इसकी प्रकृति स्वभाव चेतनेका समभनेका, जानने देखनेका है, यह स्वभाव किसी दूसरे पदार्थकी दयासे नहीं ग्राया, मेरा स्वभाव मुझमें ग्रपने ग्रापके ही स्वभावसे है । मै जो चेतता रहता हूँ जानता रहता हूं, जो साधारण वृत्ति है, जो सामान्य वृत्ति है वह तो हममं ग्रपने ग्राप चलती है ग्रौर जब विशेष वृत्ति बनती, रागद्वेष प्रवृत्ति बनती तब भी है तो परिणमन इसका, मगर वह कार्माण पुद्गलकी छायारूप है। जैसे दर्पणमें खुदमें निजका ग्रपने ग्रापसे परिणमन क्या है ? फिलमिल, जगमग, अपने ग्रापमें भिलमिल हो रहा, यह तो दर्पणमें खुदकी बात है और जब सामने मान लो लाल कपड़ेका सान्निघ्य हुग्रा तो दर्पणमें लाल प्रतिविम्ब हुग्रा, तो है प्रतिविम्ब उस दर्पणकी परिणति, मगर वह एक वस्त्र परिणतिकी छाया है । कपड़ेका सन्निधान पाकर उस दर्पणमें कुछ परिणति बनी । ऐसा उपादान न हो तो वह परिणति नहीं बन पाती । भींटमें स्वच्छता नहीं, सो वहाँ प्रतिविम्बरूप परिणमन नहीं बनता अथवा यह जो फर्स है चिकना उसमें अस्पष्ट पड़ती है छाया, तो यह अपने-प्रपने उपादानके अनुकूल बात चलती है, मगर विकार जो भी है वह पर सन्निधानका निमित्त पाकर होता है इसलिए उसकी प्रतिष्ठा इस ग्रात्मतत्त्वमें नहीं मानी गई, क्योंकि इसके निजकी म्रोरसे निजकी चीज हो, परसन्निधान बिना हो, उसकी यहाँ प्रतिष्ठा है, बाकी जो नैमित्तिक भाव है उसकी प्रतिष्ठा नहीं । १९२—स्वमें स्वसर्वस्व देखनेका म्रनुरोध—

ग्रच्छा ग्रब देखो निजमें क्या परिणतियाँ होती है। तो प्रयोजनभूत परिणतियाँ देखें वैसे तो है ग्रानन्दकी परि-णति ग्रौर ज्ञानकी परिणति,पर वह विधि भी ग्रा जाये,इस तरह दे बेंतो सम्यग्दर्शत,सम्यग्ज्ञान,सम्यक्**चारित्रका** परिणमन है जो यह खुदकी चीज है। यह किसी दूसरेसे नहीं मिली। जो दूसरेसे हो वह उसी दूसरेकी परिणति है। यद्यपि सम्यक्त्व कर्मके क्षयसे हो, क्षयोपशमसे हो, सम्यक्त्व कहा ही है, तो इसका ग्रर्थ यह है कि इसका ग्रावरण करने वाले इसके घातमें निमित्तभूत पदार्थके हटनेसे हुग्रा तो निवृत्तिसे हुग्रा। किसी दूसरेकी वृत्तिरूपसे नहीं हुग्रा ग्रौर इसीलिए यह ग्रपने स्वभावकी गाँठकी चीज कहलाती है।

( 399 )

श्रात्मतत्त्वको पानेका उपाय सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान ग्रौर सम्यक्चारित्र है । सम्यक्त्वनिज सहज चैतन्य स्वरूपमें यह मैं हूँ इस प्रकारकी प्रतीति होना । मैं **ग्रन्य कुछ नहीं हूँ । जैसे—बहुत बहुत ची**जोंसे हट हटकर हम ग्रपने ग्रापका निर्णय बनाते हैं, मैं विदेशका नहीं हिन्दुस्तानका हूँ । हिन्दुस्तानमें भी बहुतसे प्रान्त है, मैं इन सब प्रान्तोंका नहीं, मैं तो यू. पी. का हूँ । यू. पी. में भी अमुक जिलेका हूँ, जिलेमें भी श्रमुक गाँवका हूँ । उस गाँवमें भी अमुक मोहल्लेका हूँ । उस मोहल्लेमें भी अमुक कुटुम्बका हूँ, उस कुटुम्बमें भी अमुक परिवारका हूँ । परिवारमें भी सबका नहीं हूँ जो घरमें स्त्री पुत्रादिक है मैं उनका हूँ। ग्ररे जरा ग्रौर बढ़िये तो मैं इनका भी नहीं हूँ। मैं तो एक हूँ, दूसरा कुछ मैं नहीं, यह देह भी मैं नहीं । यह देह पौद्गलिक है । मैं चेतन ग्रमूर्त तत्त्व हूँ । ग्रच्छा ग्रौर इसके ग्रन्दर चलें तो प्रकाश लो-रागद्वेष ग्रादिक रूप भी मैं नहीं हूँ, क्योंकि ये मेरे ग्रपने ग्रापके स्वभावसे नहीं उठते, ये पर पदार्थका निमित्त पाकर होते, ठीक इसी तरह जैसे दर्पणमें पर वस्तुका निमित्त पाकर छाया हुई ऐसे ही जीव में उदयापन्न कर्मानुभागका निमित्त पाकर एक छाया बनी, उपयोगमें प्रतिफलन बना, तो वह प्रति-फलन मैं नहीं हूँ क्योंकि मेरे सहज स्वरूपकी चीज नहीं है, इसी तरह ग्रावरणके हट जानेपर जो इसमें विचार ज्ञान छुटपुट बनता है वह भी मैं नहीं हूँ। मैं तो एक पूर्ण ज्ञानानन्दस्वभावी हूं। सो जब उपयोगमें ज्ञानानन्द आता है सो वह ग्रब ही तो आया । मैं क्या ग्रबसे हूं । क्या मेरी पहलेसे स्वयं सत्ता न थी ? तो यह भी एक परिणाम है कि अनादि अनन्त अहेतुक चैतन्यस्वरूपमात्र हूं । जो एक यह जान रहा है उसके लिए सब जीव उसके परिवार बन गए । ग्रब जीवोंमें वह यह भेद न करेगा कि ये तो मेरे पक्षके हैं, ये गैर पक्षके हैं, ये मेरे परिवारके हैं, ये गैर परिवारके हैं, ये मेरे साथी हैं, ये मेरे शत्रु हैं, ये मेरे समर्थक हैं, ये मेरे विरोधी हैं। अरे जीव स्वरूपका परिचय होनेपर भी यदि यह बन्धन रहे तो फिर और उपाय क्या है तिरनेका ? ऐसे ही ग्रात्माका परिचय होनेपर ये कषाय नहीं रहते ग्रौर वहाँ ग्रतः ऐसा खिल जाता है कि सब जीवोंमें ग्रपनेको एकरस रूपसे निरखता है, स्वरूप-दृष्टि करता है, उसमें मग्न होनेकी बात नहीं कह रहे ग्रौर फिर मग्न तो प्रत्येक ग्रपनेमें होता है । प्रभुकी भी ऐसी स्थिति है कि सकल ज्ञेय ज्ञायक तदपि निजानंद रसलीन, ग्रलौकिक ग्रानन्दमय, जगमग दशा । ज्ञानसे हुए जग, ग्रानन्दसे हुए मग, ऐसा यह ग्रात्मस्वरूप है । उसकी उपासना करें सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र ऐसी वृत्ति द्वारा । तो यह ग्रात्मा तीनोमें वर्त रहा-दर्शन ज्ञान श्रौर चारित्र । इन तीनोंमें सर्वस्व होनेके कारण श्रात्मा है तो एक, पर एक होनेपर भी तीन स्वभा-वात्मक है । दर्शन ज्ञान चारित्र, या श्रद्धान ज्ञान चारित्र ।

१९३—प्रत्येक ग्रात्माकी दर्शनज्ञानचारित्रमयता—

प्रत्येक जीवमें ये तीन बातें मिलेंगी । श्रद्धान, ज्ञान, चारित्र । कोई सा भी जीव ले लो--कीड़ा मकोड़ा पशु पक्षी ग्रादि प्रत्येक जीवमें ये तीन बातें मिलेंगी-श्रद्धान, ज्ञान, चारित्र । ग्रब वह श्रद्धान ज्ञान च.रित्र किसका कैसा है यह ग्रलग बात है । कोई परको ग्रात्मरूपसे श्रद्धान कर रहा, कोई इन वैषयिक सुखमें रम रहा, कोई इन ग्रौपाधिक भावोंमें रम रहा, ऐसा जीव तो संसारमें जन्म-मरण करने वाला है । कोई सहज चैतन्य स्वरूपमें यह मैं हूँ इस प्रकारकी श्रद्धा रख रहा ग्रौर उसीमें रम रहा, उसीकी धुन बना रहा ऐसा जीव संसारसे पार होने वाला है । श्रद्धान, ज्ञान, चारित्र, इनके बिना कोई काम भी नहीं बनता । मानो दूकानका ही काम है, तो उसके प्रति ग्रापको जब विश्वास हो कि उससे ग्राय होती है फिर उसका ज्ञान हो कि किस किस तरहसे दूकान चलाई जाती है किर

( १२० )

## ( १२१)

( कलश १७ )

उसको प्रयोगात्मक रूपसे करें तो यही हुआ, श्रद्धान ज्ञान चारित्र । यदि ऐसा त्रितय न हो तो काम न बनेगा । मानो रोटी बनाना है तो इसके प्रति भी पहले विश्वास होता कि ग्राटेसे रोटी बनती, फिर ज्ञान होता कि इस इस तरहसे रोटियाँ बनकर तैयार होतीं, फिर उसको प्रयोगात्मक रूपसे करे, तो रोटियाँ बन जाती है । यही हुआ रोटियोंके बारेमें श्रद्धान, ज्ञान और चारित्र । यही बात हर काममें लगा लो । इन तीनके बिना कोई काम नहीं किया जाता । ये जो कीड़े मकोड़े हैं तो इनके भी श्रद्धान, ज्ञान, चारित्र है, पर इनका इनके ढंगका है । इनका श्रद्धान, ज्ञान, चारित्र इनके ढंगका चल रहा । तो मोक्षका यत्न चाहिए--मोक्ष मायने केवल आत्मा ही आत्मा रह जाय इसका नाम है मोक्ष । मोक्ष कोई ऐसी चीज नहीं है कि यहाँ जाना, ऐसे बैठना, ऐसा होना, बाहरी बातोंसे मोक्षकी बात न लेना । बाहरी बातें तारीफमें तो बतायी जाती हैं, पर मोक्ष नाम है खालिस आत्मा ही आत्मा रह नाय । अब केवल ग्रात्मा रह जाय, ऐसी अगर स्थिति पाना है तो यह श्रद्धान तो करना चाहिए कि हाँ ऐसा केवल ग्रात्मा हूँ मूलमें । यह तो बिल्कुल ग्रपने घरकी सुगम गणित जैसी बात है, ठीक ही है, कठिन बात नहीं ।

१९४- सर्वथा कैवल्य पानेके लिये वर्तमानमें ग्रन्तः केवल स्वरूप परखनेकी ग्रावश्यकता-

ग्रगर हमें केवल रहना है, मोक्ष पाना है, ग्रकेले हम ही हम रहें, इसके साथ ग्रन्य चीजों का बन्धन न रहे, केवल एक खालिस यह म्रात्मा रहे, अगर ऐसा चाहिए तो पहले विश्वास तो करें कि ऐसा है भी कि नहीं ? भल्रे ही बहुत चीजोंसे ढका है, दबा है मगर ऐसा है या नहीं ? ग्रगर नहीं है फिर उसके स्पप्न क्यों देखना कि मैं ग्रकेला रह जाऊँ ? ग्रकेला है यह ग्रपने स्वरूपमें, तब ही तो यह ग्रकेला हो सकता है । देखिये सब ज₌नते—जैसे यह चौकी है, चौकीपर बहुत मैल चढ़ गया, ग्रब उस चौकीको साफ करने वाला यह श्रद्धामें लिए है कि नहीं कि इसको साफ करके जैसी हमें चौकी निकालना है वैसी यह अभीसे इसके ग्रन्दर है ? ऐसा ज्ञान है तब ही तो साफ करता है, मैलको निकालता है । ग्रगर जाने कि इसके ग्रन्दर वह बात नहीं है जैसा कि हम चाहते हैं खालिस तो कभी भी यह केवल न हो सकेगा। चौकी ठीक रह जाय, मैल न रहे तो चौकी ही इस तरहकी है श्रद्ध है ना, तभी निर्मल कर दी जाती है, यदि चौकीके निरपेक्ष स्वरूपका परिचय न हो तो कोई भी चौकी घोनेका काम नहीं कर सकता । जिसे विश्वास है कि चौकीके ऊपर मैलको साफ कर दिया जाय तो खाली चौकी साफ साफ निकल ग्रायगी, ग्रौर वैसा ही वह प्रयोग करता है तो वह चौकी शुद्ध हो गई, केवल हो गई, ऐसे ही ग्रात्माके बारेमें जिसे यह विश्वास है कि स्वरूपमें आत्मा यह तो केवल वही है, यह दो रूप नहीं है। यह तो ग्रपनेमें ग्रद्वैत है, एक है, वही है, पर वर्तमान स्थिति हो गई ऐसी कि ग्रनादिसे कर्मका बन्धन है । कर्म उदयमें म्राते हैं, प्रतिफलन होता है । तिरस्कार ज्ञानका हो रहा है । उपयोग बदल रहा है । उपयोगमें व्यग्रता चल रही है। बाहरी पदार्थोंका ग्राश्रय ढूढ़ते हैं, यह सब बात चल रही है पर यह चल रही है निमित्तनैमित्तिकरूपसे । जिसको निमित्तनैमित्तिकका सही बोध नहीं है वह विभावोंसे हट कैसे सकेगा, उपेक्षा कैसे कर सकेगा । तो निमित्तनैमित्तिक भावोंका सही परिचय विभावोंसे उपेक्षा करनेमें बड़ी मदद देता है श्रौर एक द्रव्यदृष्टिसे होने वाला परिचय एक स्वभावमें रमनेमें । प्रोग्राम पहले सामने हो, तो श्रद्धान हो ऐसा कि मैं केवल हूँ, मैं केवल चैतन्यस्वरूप मात्र हूँ । कुछ तो पर द्रव्यके सम्बन्धसे ग्रौर कुछ पर द्रव्यका निमित्त पाकर विकारका सम्बन्ध हुआ, मगर इन दोनोंसे (१२२)

मैं परे हूं यह तो परका सम्बन्ध है, ग्रौर विभाव क्या हैं ? ये तो एक्सीडेंटल भाव हैं, ये मेरे निजके भाव नहीं हैंं। भले ही मेरे में हो रहे हैं, पर मैं तो एक परमपावन भावस्वरूप विशुद्ध चैतन्यस्वरूप हूँ। १९४—व्यवहारमें सर्वथा ग्रनास्था रखकर सनचला बननेमें सन्मार्गका तिरोभाव—

जो ग्रात्मा ग्रनात्माका भेद जानकर विशुद्ध ग्रन्तस्तत्त्वको जानेगा, उसका ग्राश्रय करेगा वह इस ग्राश्रयके बलसे सब संकटोंसे दूर होकर केवल बन जायगा, मगर ये गृहस्थ धर्म ग्रौर मुनिधर्म बीच ,में क्यों ग्रा गए ? क्यों करने पड़ रहे ? यह एक प्रश्न हो सकता ना ? जब बात सब मेरी मेरे अन्दर है, मैं केवल इस ग्रंतस्तत्त्वको जानूँ, केवल ग्रंतस्बत्त्वका श्रद्धान करूँ, केवल ग्रंतस्तत्त्वमें रमूँ, जब मोक्षका यह ही उपाय है तो फिर गृहस्थधर्म, मुनिधर्म क्यों कहे गए ? उत्तर-ये यों कहे गए कि यह कोई केवल बात ही बातके लड्डू नहीं है। मात्र कह दिया, सुन लिया इतनेसे काम न बनेगा ग्रब यह जान लें कि जो गृहस्थ धर्म पाले, जो मुनिधर्म पाले वे अज्ञानी हैं, ऐसा मनसें भाव न रखना, क्योंकि मार्ग तो निश्चयमें शुद्धभाव है, पर अनादिकालसे जो अज्ञानवासनाका संस्कार है उसका तिरोभाव करने का प्रयोगात्मक रूप गृहस्थधर्म ग्रौर मुनिधर्म है । संस्कारवश क्रोध, मान, माया, लोभादि कषायें जगती हैं, जब ऐसी स्थितिमें फसे हैं तब उनको मेटनेका, उनको दूर करनेका, उनका उपयोग बदलनेका, उपयोग बराबर विषय कषायोंमें लगता है तो उसको फट बदलनेका यदि कोई उपाय है तो वह है श्रावकोंके बारह ब्रत ग्रौर मुनियोंके तेरह प्रकारका चारित्र । बस ये उपयोगको बदल देते हैं ग्रौर स्वभावदृष्टिके पात्र बनाये रखते हैं । ग्रब जितना बने सो करें । कीजे शक्तिप्रमाण, न बन सके तो श्रद्धा तो रखो । थोड़ा करते बने थोड़ा करो, ज्यादह करते बने ज्यादह करो, पर अपनी श्रद्धा तो सही बनाये रहो । सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र इस पथका विस्तार व्यवहारमें १३ प्रकारका चारित्र, ८ प्रकारकी विधिसे सम्यग्ज्ञान और ८ प्रकारके अंगका सम्यग्दर्शन है। अब हम अपने मनकी स्वच्छंदतामें अपना ऐसा ही दुराग्रह कर लें, कि हमें क्या मतलब व्यवहारके अगोसे ? सो भैया प्राक् पदवीमें व्यवहारका ग्राश्रय होना ही होता है। ग्रन्यथा फिर तो सम्यग्दर्शनके द ग्रंगोंसे भी गये ज्ञान व चारित्रके ग्रङ्गोंसे भी गये । सो भैया, व्यवहारकी विघि बताई गई, व्यवहारके चारित्र भी बताये गए । उनकी वृत्ति होते हुए भी लक्ष्य न भूलो । भले ही ग्राज कलिकालमें मोक्ष नहीं बताया गया, पर जिसे भी ग्रात्मकल्याण करना है उसे इसी ढंगसे चलना होगा । १९६-प्रयोगात्मकरूपसे धर्मपालन करनेमें हित-

एक सहज ग्रखण्ड चैतन्यस्वरूप मैं हूँ ऐसी दृष्टि होनी चाहिए ग्रौर व्यवहार करनेमें, प्रवृत्ति करनेमें, परिणमन करनेमें कुछ पात्रता बनाये रहने लायक बुद्धि लगाना चाहिए, कुछ चतुराई रखनी होगी ग्रौर ग्रपना प्रवर्तन सही रखना होगा । ग्राचार विचारसे भी ग्रगर गिर गए तो हम इसके पात्र न रहेंगे । यह तो केवल गाना ही गाना रहेगा । जैसे एक ब्राह्मणके घर तोता पला हुग्रा था । वह ब्राह्मण तोता पालनेका बड़ा शौकीन था । तोता तो पाठ भी बोलते हैं, एक दिन उसका तोता पिंजड़े से बाहर निकल गया । ब्राह्मणने बहुत खोजा, पर न मिला । दूसरा तोता खरीदने ब्राह्मण निकला । देखा कि एक पंजाबीकी दूकानपर एक तोता था । ब्राह्मणने पूछा—क्या ग्राप ग्रपना तोता बेचेंगे ? ....हाँ हाँ बेचेंगे । कितनेमें दोगे ? एक सौ रू. में (१०० रु. में) ....ग्रजी तोते तो दो दो रूपयेमें मिलते हैं, इसमें क्या खास बात है जो १००) कह रहे ? ....ग्रजी तोतेसे ही पूछ लो कि वास्तवमें युस्हारी कीमत १००) है या नहीं । ब्राह्मणने कहा–कहो तोते क्या तुम्हारी कीमत १००) है ? तो ্ ( কলহা १७ )

तोता बोला-इसमें क्या शक ? (बस इसमें क्या शक, ये ही शब्द उस तोतेको रटा दिये गए थे। हर बातमें वही वही बोलता था) तो तोतेकी बात सुनकर ब्राह्मणने समझा कि तोता तो बुद्धिमान मालूम होता है, ग्राखिर १००) देकर तोता खरीद लिया । जब ब्राह्मण घर ले गया, कुछ रामायणका पाठ सुनाया और बादमें पूछा—कहो तोते यह पाठ ठीक है ना ? तो तोता बोला—इसमें क्या शक ? ब्राह्मणने समभा कि यह तो ग्रौर विशेष जानता होगा तो बड़ी बड़ी ऊँची ब्रह्मकी बातें सुनाने लगा । यह ग्रात्मा ब्रह्मस्वरूप है सर्व-व्यापक है । फिर ब्राह्मणने पूछा कहो ठीक है ना ? तो तोता बोला— इसमें क्या शक ? ग्रब तो ब्राह्मण को भी शक हो गया कि शायद यह तोता उतना ही शब्द बोलता है, तो पूछा—बताग्रो तोते मैंने जो १००) का तुम्हें खरीदा तो क्या वे १००) पानीमें चले गए ? तो तोता फिर बोला—इसमें क्या शक ? तो भाई केवल कुछ शब्द रट लेनेसे काम न चलेगा। वह तो एक तोता रटंत जैसी बात हो जायगी । केवल मुखसे बोल भर देनेसे मोह दूर न होगा । इसके लिए बड़ा तत्त्वाभ्यास चाहिए । देखो मेरी परिणति मेरे साथ, सबकी परिणति उन सबके साथ, मैं अपनी कषायके ग्रनुकूल परिणमता, सब ग्रपनी कषायके अनुकूल परिणमते, मैं ग्रपने सुखके लिए सब प्रयत्न करता, वे ग्रपने सुखके लिए सब प्रयत्न करते । इस देहसे भी मैं निराला हूँ । जिस शरीरको देख देखकर हम खुज्ञ होते हैं, मोह करते हैं, यह ज्ञरीर एक दिन यहीं पड़ा रह जायगा और यह इस तरह जलाया जायगा, जैसे बहुतसे शरीर जलते देखा होगा वैसे ही यह शरीर भी एक दिन जला दिया जायगा । इस शरीरको छूकर जरा चित्रण कर लो । कोई भी तरीकेसे समभो तो सही, मैं इस देहसे भी निराला हूँ, ग्रब कोई उपाय तो बनाये नहीं, प्रयोग तो बनायें नहीं ग्रौर हठ वही, कषाय वही रखें, बताग्रो हित कैसे हो ।

े (१२३)

१९७---सहजस्वरसपूर्ण ग्रन्तस्तत्त्वका दर्शन होनेपर वेशका ग्रप्रभाव---

नाटक खेलने वाले इतने होशियार खिलाड़ी होते हैं कि जिनकी करतूत देखकर दर्शक लोग रोने लगते और वह पार्ट करने वाला वास्तवमें रोता नहीं, क्योंकि वह तो जानता है कि मैं तो अमुक बालक हूँ, यहाँ पार्ट अदा कर रहा हूँ। तो ऐसे ही मैं इस देहसे निराला हूँ। देहसे निराला हूँ, यह एक ढंगसे समझना है। मैं देहसे निराला ग्रीर कषायोंसे निराला हूँ, क्योंकि यह पुद्गलकी छाया है, पुद्गलका प्रतिफलन है, कोध, मान, माया, लोभ, ये सब कर्मानुभाग कहे गए हैं। करणानुयोगको जिसने ग्रच्छी तरहसे नहीं समभा वह विभावोंकी परकीयता, लावारिसपना, भिन्नता भली भाँति नहीं समभ सकता । जो जो अनुभाग चलते वैसा ही प्रतिफलन होता । कोध प्रकृति अलग क्यों रखी ? मान प्रकृति ग्रलग क्यों रखी ? उनमें ये प्रकृतियाँ भरी हैं, उन प्रकृतियोंमें, जैसा ग्रनुभाग हुग्रा सो विपाककाल ग्रानेपर कर्ममें बड़ा क्षोभ हुग्रा। जैसे पानीमें बड़ी खलबली कर दी जाय तो भले ही पानी अनुभव न करे मगर क्षोभ तो हो गया । तो जैसे ही कर्मका अनुभाग उदित हुआ, उसका प्रति-फलन हुया जिससे ज्ञानमें क्षोभ होता है उसके आश्रयभूतमें उपयोग जुड़ता है और एक चक्की चलती हैं। ये सब कैसे हटें ? जब हम समभ लें कि ये मैं नहीं हूँ, ये सब पौद्गलिक ठाठ हैं तो इन विकारोंसे उपेक्षा हो जाती है । समयसारमें, जीवाजीवाधिकारमें ग्रौर बंधाधिकारमें इसका बहुत वर्णन किया । ये पुद्गलकर्मनिष्पन्न हैं तू इनमें मत रम, ये ग्रौपाधिक हैं, ग्रौर यहाँ त क कह दिया कि शुद्धनिश्चयसे ये पौद्गलिक हैं । क्यों कह दिया यों कि ये तो जीवके स्वरूपसे बाह्य हैं, हम विविक्त चैतन्यमात्र तक रहे । ऐसी मुफ्ते सुरक्षा रखना है उस ृष्टिको सुदृढ़ बनाना है । उस दृष्टिको सुदृढ़ बनानेके लिए जब पूछा

.( १२४ )

( समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग )

गया कि ये कर्म किसके ? तो कहा गया कि ये कर्म पौद्गलिक हैं। नयोंका परिवर्तन भी ज्ञानीका श्टङ्गार है जो बात ग्रभी निश्चय है वही उससे ग्रौर ग्रन्तर्दृष्टि मिलनेपर वही व्यवहार हो जाता है। यह सब नयचकका बड़ा गहन वन है। इसमें जो पार उतर गया, जिसने परमार्थ तत्त्वका ग्रनुभव कर लिया वह नियमसे नयचकसे उत्तीर्ण हो गया।

१९८--पर व परभावसे विविक्त अन्तस्तत्त्वकी उपासनाका अनुरोध--

भैया देखना है परसे निराला परभावोंसे निराला केवल ग्रात्मतत्त्व । यह है तो केवल एकरूप चैतन्य प्रतिभास मात्र केवल, फिर भी यह ज्ञेयाकारको कभी नहीं छोड़ता सो यहाँ भी ज्ञान ही है, ज्ञान इसका स्वरूप ही है, ऐसा जो जानता है सो ज्ञानी है । यह ग्रात्मा ज्ञान बिना क्षण भर भी नहीं रह सकता । तो जानना मायने ज्ञेयाकार, जिसप्रकार प्रतिविम्बित हुग्रा, सब जान गए, ग्रब उसमें श्रद्धा किया और रम गए । देखो श्रद्धान ज्ञान चारित्र बिना कोई काम नहीं होता । यह त्रितय सबके पास है । करते ही हैं सब, बस एक जरा सम्हालना है, सही श्रद्धा, सही ज्ञान, सही ग्राचरण करना है । मैं यह हूँ चेतन । क्या मैं पंडित हूँ ? नहीं, त्यागी हूँ ? नहीं, व्यापारी हूँ ? नहीं । किसीके बहकानेमें ज्ञानी पुरुष न ग्रायगा । ग्रयने ग्रापको विशुद्ध चैतन्यमात्र ग्रनुभव करो । देखो ग्रौर बन्धनोंकी तो बात क्या, मैं जैन हूँ, धर्मात्मा हूँ इस प्रकारका भी बन्धन नहीं रहता है उनके ग्राशयमें । मैं एक चैतन्य ग्रात्म--तत्त्व हूँ। फिर ग्रगर ग्रौर ग्रौर बन्धन मानें कि मैं अमुक हूँ तमुक हूँ, तो उसके ये संस्कार ग्रहनिश इस भगवान ग्रात्माको मीढ़ते रहते हैं, ग्रौर उसे आत्मानुभवका कोई क्षण नहीं प्राप्त होता । ये सब बातें ग्राने चित्तसे निकाल दें। ये देह सम्बन्धी जितनी बातें हैं उन सबको ग्रालग कर दें, केवल मात्र चैतन्यस्वरूप ग्रपनेको देखें, मैं ग्रमुक जातिका हूँ, ग्रमुक कुलका हूँ ग्रादिक कोई बन्धन नहीं, केवल एक चैतन्यस्वरूप । फिर श्राप कहें कि यह व्यवहार क्यों चला? यह उच्च वर्णका, यह नीच वर्णका । तो यह कोई खाने पीनेकी बात नहीं कह रहे । वह तो ग्रात्माके श्रद्धान, ज्ञान, ग्राचरणकी बात थी । खाना पीना ग्रादिक अगर ग्रात्माके निरचयकी बात हो तो इसे भी ठीक करें। जब खाने पीनेकी बात व्यवहारकी है तो वह व्यवहार चलायें, यह तो एक ध्यानके प्रकरणकी बात कही गई, ग्रात्मा एक स्वरूप चैतन्यमात्र है, लेकिन सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान ग्रौर सम्यक्चारित्र इन तीनों रूपसे परिणमता है, तीन स्वभाव हैं, एक होनेपर भी, इसलिए निश्चयसे एक हे ग्रौर व्यवहारसे नानारूप है । दोनों तरफसे इनका ज्ञान करें ग्रौर लाभ लेंवे । ग्रन्तमें लक्ष्य तो यही है कि ऐसा उपाय बने कि केवल रह जाऊँ, सेरे साथ किसी दूसरी चीजका सम्बन्ध न रहे ।

परमार्थेन तु व्यक्तज्ञातृत्वज्योतिषैककः । सर्वभावान्तरध्वंसिस्वभावत्वादमेचकः ।।१८।।

१९९—सम्यक्त्व, सम्यग्ज्ञान व सम्यक्चारित्र विना शांतिकी संभवताका स्रभाव—

हम ग्राप सब जीव हैं, ग्रात्मा हैं ग्रथवा ब्रह्म हैं, किन्हीं शब्दोंमें कहो, जानने देखने वाला एक चैतन्य पदार्थ है, तो उस ग्रात्माकी बात चल रही है कि ग्रात्मा वस्तुतः कैसा है ग्रौर समफते समय हमको उसमें क्या क्या परिचय मिलता है, इस प्रकार व्यवहार ग्रौर परमार्थ दोनों प्रकारसे परिचयको बात चल रही है। ग्रात्मपरिचय करना, आत्मज्ञान करना शान्तिके लिए ग्रत्यन्त ग्रावश्यक है। शान्तिका उपाय ग्रात्मज्ञान, आत्माश्रय, आत्मरमण विना ग्रन्य नहीं है। कहाँ जाये? पर पदार्थोंमें चित्त देते-देते तो ग्रनन्तकाल व्यतीत हो गया। इस मनुष्य जीवनके कितने ही वर्ष तो व्यतीत हो गए,

### ( कल्का १८)

( १२४ )

पर ग्रभी तक शान्ति पायी । क्यों शान्त न हुए ग्रब तक ? बहुत-बहुत काम, व्यापार करनेके बाद भी, ग्रनेक सुखके साधन जुटानेके बाद भी आज तक शान्ति प्राप्त न हुई तो इसका कारण क्या है ? इसका कारण यह है कि जहाँ शान्ति भरी है, जहाँसे शान्ति प्रकट होती है, ग्रौर जो शान्तिका धाम है उसको नहीं तका, ग्रभी तक नहीं समफा, उसमें रमण नहीं किया, उसका प्रयोग नहीं किया, ग्रौर शान्ति-धाम निज तत्त्वको छोड़कर बाहरी-बाहरी पदार्थोंका ही हम ग्राश्वय करते रहे, उसका फल यह है कि जैसे हम पहले थे वैसे ग्राज हैं, शान्ति नहीं प्राप्त हुई । तो ऐसे शान्ति पानेके उपायके लिए ग्रपनेको बहुत त्यागकी ग्रावश्यकता है ? कषायोंके त्यागकी ग्रावश्यकता है, मोहके त्यागकी ग्रावश्यकता है । लोकमें मेरे लिए मैं हूँ, मेरा उत्तरदायी मैं हूँ, मैं जैसा भाव करता हूँ वैसी ही बात सामने ग्राती है । बाहरी पदार्थोंके परिणमन किसी भी प्रकार परिणमों, परिणमें, उनसे मेरे को शान्ति अशान्तिकी बात नहीं, पर पदार्थकी ग्रोर उपयोग जानेपर, ग्रज्ञान बढ़नेपर, मोह होनेपर, रागद्वेषकी बुद्धि जगनेपर यहाँ ग्रशान्ति होती है । कभी ऐसा ज्ञान जगे, ऐसी वृत्ति बने कि परका ज्ञाता द्रष्टा रहे, ये हो रहे भाव इसके जानन देखनहार रहे, उनमें रागद्यक्ती वृत्ति न लगाये, तो इसको किसी प्रकारका कष्ट नहीं । मात्र जाननहार को कष्ट ही क्या हो सकता है ।

२०० वस्तुस्वरूपकी सही समभ विना विपत्तिके ग्रभावकी ग्रसंभवता-

, विपत्ति उसपर ग्राती है—जिसपर हमारा ग्रधिकार नहीं उसपर ग्रपना कुछ श्र्वधिकार समभे । बच्चा मेरा है, यह मेरी बात नहीं मानता, कैसे नहीं मानता, उसको मानना चाहिए, नहीं मानता तो मोही कहता है गजब हो गया यह उसे अनहोनी मान रहा । अरे अनहोनी कुछ नहीं हो रहा, उसका ज्ञान, उसका ध्यान, उसका परिणाम उसमें ही है । उससे तुम्हारा कोई मतलब नहीं । भले ही वह अपनी सुख शान्तिके लिए ग्रापके श्रनुकूल चले तो भी वह प्राने ही प्रयोजनके ग्रनुकूल चल रहा, कहीं ग्रापके प्रभुत्वके कारण ग्रनुकूल नहीं चल रहा। सब जीव ग्रपनी ग्रपनी शान्तिके ग्रर्थ ग्रपनी ग्रंपनी चेष्टा करते है, जब ऐसो बात है तो बस उनके मात्र जाननहार रहें, उनसे बोले तो फसे । एक घटना सुनायी थी गुरुजीने किसान किसाननी की । किसान तो कुछ मूर्ख टाइपका था स्त्रौर किसाननी चतुर थी । तो छोटे लोगोंकी प्रायः कुछ ऐसी ही ग्रादत होती है कि वे कभी कभी ग्रपनी स्त्रीको पीट लें तो उसमें वे ग्रपनी शान समफते हैं तो उस किसानके मनमें कई बार ग्राया कि देखो विवाह हुए १४---२० वर्ष हो गए, पर मैं किसौ भी बहानेसे अपने स्त्रीको पीट न सका । अब तो कोई ऐसा बहाना निकालना चाहिए कि पीटनेका मौका मिले । सो एक दिन क्या किया कि जब वह ग्राषाढमें हल जोत रहा था तो हल जोतते हुएमें एक तरफ बैलको औंधा जोता, एक म्रोर सीधा । यह सोचा कि स्त्री रोजकी भांति खाना लायेगी, वैलोंको ऐसा जोतते देखेगी तो कुछ तो बोलेगी ही--वया ऐसे ही जोता जाता है ? कै**से** कुटुम्बको पालोगे, क्या बैलको मार डालोगे . . यों कुछ तो कहेगी ही, बस पीटनेका मौका मिल जाएगा । म्राखिर हुम्रा क्या, किसाननी रोजकी भाँति खेतोंमें खाना लायी तो दूरसे ही देखकर सब समभ गई कि उनके मनमें क्या है । सो चुनकेसे पहुंची और खाना रखकर यह कहकर वापिस लौट पड़ी कि चाहे श्रौंधा जोतो चाहे सीधा, इससे हमें कुछ मतलब नहीं, हमारा काम तो खाना पीना पहुँचानेका है सो यह रखा है, जाती हूँ । तो किसानिनी चली गई । किसान दिल मसोस कर रह गया । तो भाई इस घटनासे मतलब क्या निकला कि चाहे कोई उल्टा चले चाहे सीधा, उसमें हम हर्ष विषाद न माने, उसके मात्र ज्ञाता द्रष्टा रहें । इस प्रकारकी एक दृढ़तम साधना जब

( १२६ )

बन जायगी तब ग्रंतस्तत्त्वकी ग्रनुभूतिके पात्र हम बन सकेंगे । २०१—ग्रपने ग्रापकी सम्हालमें सहज परमात्मतत्त्वके दर्शनकी संभावना—

भैया ग्रपने ग्रापकी सम्हाल करें, ग्रपने ग्रापका परिचय करें, ग्रपने ग्रापका परिचय पहिले करना है भेददृष्टिसे और भेददृष्टिसे परिचय करनेके बाद फिर ग्रभेदका परिचय करना कि मैं क्या हूँ, जिसमें ज्ञान है, जो जानता है सो मैं हूँ । ग्रच्छा इसके ग्रागे ग्रौर बढें ग्रौर भेद बनायें, जो विश्वास रखता है, जो जानता है और जो कहीं न कहीं लगता है, रमता है वह आत्मा है । आत्माके प्रयोगात्मक तीन गुण हैं--क्या ? सूभ, बूझ ग्रौर रीझ । ये तीन वातें सबके ग्रन्दर चलती हैं । चाहे कोई किसी पदमें हो, याने श्रद्धान ज्ञान ग्रौर चारित्र सबको लगते । कोई चीज सुझ गई याने समभमें आ गई, एक मागै निकल ग्राया, उसका ग्रनुभव बना, श्रद्धान बना, बूझ मायने ज्ञान बना ग्रौर रीभ मायने चरित्र ग्रब कोई कषायोंपर रीझा है तो वहाँ भी चारित्र चल रहा**, प**र वह मिथ्या चारित्र है । कोई ग्रपने ग्रात्माके स्वरूपपर रीभा, ग्रहा कैसा ज्ञानमात्र हूँ, भीतर ग्रात्माके स्वरूपपर दृष्टि दें तो वहाँ एक प्रकाश चैतन्य ज्ञान ही ज्ञान ज्योति दिखी । सभी दर्शनिकोंने प्रयत्न तो किया है इस ही म्रात्मतत्त्वको समझानेके लिए, मगर थोड़ा स्याद्वादका और सहारा लिया जाय तो वह बात अच्छी तरहसे समझमें ग्रायगी । बताते हैं कुछ दार्शनिक कि चार बातें होती हैं—वे बतजाते हैं जागृति, सुषुप्ति, ग्रंतः प्रज्ञ श्रौर तुरीय-पाद । कभी ग्रापने देखा होगा एक जगह लिखा है, तो उसका ग्रर्थ क्या है ? तुरीय एक तत्त्व है, वह किस प्रकार ? जागृत मायने वहिरात्मा । उनके ग्रात्मामें वह बोल रहा, इच्छा कर रहा, समझ रहा वह जागृति है ग्रौर सुसुप्तिका ग्रर्थ वहाँ है–जहाँ व्यवहारमें सो गया व्यवहारमें यहाँ वहाँ उपयोग नहीं चल रहा, ब्रह्मस्वरूपमें उपयोग ले गए । इस बातके लिए मुषुप्ति शब्द दिया । उनका अर्थ ग्रौर तरह रखें तो सुषुप्ति हो गया बहिरात्मा ग्रौर जागृत हो गया ग्रन्तरात्मा । मगर सबकी ग्रपनी ग्रपनी एक रीति है । ग्रन्तःप्रज्ञ मायने परमात्मा । जो जाननहार है, सबका ज्ञाता द्रष्टा है, ग्रौर तुरीयपाद क्या, वह जो इन तीनोंमें रहता है । यद्यपि इस तरहसे विश्लेषण वहाँ नहीं होता और वहाँ एक जीव अलग चीज है, प्रकृति ग्रलग चीज है, लेकिन मोक्षकी बात बतायी है कि यह जीव जब ब्रह्ममें समा जाय तो मोक्ष होता है, उसका ग्रर्थ लेना इस ग्रभिप्राय से कि जीव मायने यह उपयोग जो चल रहा यहाँ वहाँ दौड़ रहा ग्रौर तुरीयवाद मायने ब्रह्मस्वरूप, मायने इस ही जीवके ग्रन्तः बसा हुग्रा जो एक सहजस्वरूप है, जब कोई चीज होती है तो वह ग्रपने ही स्वरूपसे है, ग्रपनी ही सत्तासे है, किसी दूसरेकी दयासे नहीं है । जो जो भी सत् है वह ग्रपने ग्राप सत् है । जो ग्रपने ग्राप सत् है तो उसका स्वभाव भी ग्रनादि ग्रनन्त है । तो जो सहज स्वभाव है उसपर दृष्टि दिलाई जा रही कि ग्रात्माका जो सहज स्वभाव है चैतन्यमात्र, उस रूपमें अपनेको जो निरखता है वह तो है अन्तरात्मा और जो एकरस बन गया, निर्मल दशा हो गई वह हो गया परमात्मा ।

२०२--ग्रपने स्वभावका, वर्तमान परिणामका व कर्तव्यका चिन्तन--

हम कहाँ हैं ग्रौर क्या मेरा स्वभाव है ग्रौर क्या मेरी हालत है ग्रौर क्या होनेमें मेरा भला है, इन तीन बातोंका तो निर्णय करना चाहिए मन इसीलिए है। मनुष्यका मन सबसे ऊँचा बताया गया है क्योंकि इस मनका यह बहुत ऊँचा उपयोग कर सकता है। हित ग्रहितका विवेक कर सकता है। वर्तमानमें मेरी क्या हालत है, वास्तवमें मेरा क्या स्वरूप है ग्रौर क्या होनेमें मेरा भला है। यहाँ ये तीन बातें ही तो समभनी है ग्रौर इन तीनों बातोंको ग्रगर छोड़े, बाहर ही बाहर उपयोगको कलशा १८ )

दौड़ायें तो समभो कि यह मानव जीवन यों ही खो दिया, लाभ कुछ न पाया । ग्रपना व सबका भला करें । सच्चा ज्ञान बनावें मैं केवल एक हूं, कोई दूसरा मेरा साथी नहीं । मैं केवल एक ग्रपना ही जिम्मेदार हूं । मेरा कोई दूसरा जिम्मेदार नही । जब कोई दूसरा जिम्मेदार नहीं, तो फिर इस वर्तमान में पाये हुए समागमका क्या करें, जो चार दिनकी चाँदनी है । जैसे-समागम भव-भवमें ग्रनेकों बार अनेक तरहके मिले उसी ढंगके समागम ग्राज भी मिले, ये मिले तो इन समागमोंका हम क्या करें ? जब मेरा इनसे कुछ काम ही नहीं बनता, इनसे शान्ति, आत्मविकास, ग्रात्मरमण परमतृष्ति जब इस बाहरी संग परिग्रहसे कुछ काम ही नहीं बनता तो क्या करें इनका ? कुछ ग्रपनेमें खोजें मेरे स्वभावमें क्या ग्रौर कैसा हो रहा ? ग्रौर मुभमें क्या होना चाहिए ? मेरी वर्तमान स्थिति क्या है ? यह तो बहुत जल्दी समझमें ग्रा सकता । कोई मोही है, कोई रागी है, कोई द्वेधी है, किसीके परिग्रहका विकल्प लदा है, कोई कहीं ग्रटका भटका है । किसीका कहीं मोह है, ऐसी परिणति चल रही, कोई कोघ कर रहा, कोई मान कर रहा, कोई माया कर रहा कोई लोभ कर रहा, इस तरहकी परिणतियाँ चल रहीं, ये सब इस जीवकी दु:खकी ही परिणतियाँ हैं, ये सब आनंदके ग्रावरण है । ग्ररे कहाँ तो मेरा भगवत्-स्वरूप है जो मेरा परम शरण है, ग्रौर ग्राज इसकी क्या स्थितियाँ बन रहीं । **२०३-ग्रपना इतिहास--**

ंजरा ग्रपना इतिहास तो सुनाग्रो—हम श्राप सबकी सबसे पहली दशा निगोदकी थी । यह बात केवल कहने मात्र की नहीं है । जिन वीतराग सर्वज्ञदेवकी दिव्यध्वनिसे हम ग्रापके ग्रनुभवमें ग्रा सकने योग्य, तर्कण।से सिद्ध हो सकने योग्य जीवादिक ७ तत्त्वोंका परिचय जब बिल्कुल युक्तिसिद्धसही सही है तो ऐसा मोक्षमार्गका प्रतिपादन करने वाले वीतराग ऋषी, संत, मर्हाषजन क्यों ग्रसत्य बोलेंगे ? दूसरी बात—बड़े बड़े ग्रवधिज्ञानियोंने केवलज्ञानियोंने इस बातको प्रत्यक्ष किया है । निगोद जीव जो ऐसे सूक्ष्म होते हैं, जो किसीके ग्राघारसे भी हैं, ग्रनन्त निराधार भी हैं, ग्रनन्तकाल तो वहाँ गवां दिया । एक श्वांसमें १८ बार वहाँ जन्म मरण किया । वहाँ से निकले तरे पृथ्वी, जल, ग्रग्नि, वायु म्रादिक एकेन्द्रिय जीव बना । फिर वहाँसे जीवने कुछ भ्रपना विकास किया तो दो इन्द्रिय जीव बना, केंचुग्रा, जोंक, लट ग्रादिक दोइन्द्रिय जीव हुग्रा । कुछ ग्रौर विकास हुग्रा तो तीन इन्द्रिय जीव हुआ । याने एक ऐसा जीव जो प्रगति करके रसका ज्ञान करने लगा, फिर गंधका ज्ञान करने लगा तीन इन्द्रिय जीव बना । यह भी कोई मामूली विकास जीवका न समभें । फिर उस जीवने कुछ विकास किया तो चार इन्द्रिय जीव बना । नेत्रोंसे देखने भी लगा । फिर पञ्चेन्द्रिय जीव बना कानों से भी सुनने लगा । कुछ और विकास किया जीवने तो उसे मन भी मिल गया । मन उसे कहते हैं जिससे हित-प्रहितकी शिक्षा ग्रहण कर सके कि यह करने योग्य, यह छोडने योग्य ।कोई चाहे न करे, सभी लोग प्रायः मनका ऐसा दुरुपयोग करते हैं कि इन इन्द्रियोंका ही पोषण कर रहे, जैसा रसना चाहती है, मन उसोमें जुट गया । मनने इन इन्द्रियोंका ही नाम बढ़ाया, पर इसने ग्रात्महितके लिए कोई कदम नहीं उठाया । यह है ग्रपना जीवन चरित्र । चतुर्गतियोंमें घूम घूमकर ग्राज मनुष्यभवमें ग्राये हैं तो यहाँ भी वही स्वप्न देखते यह मेरा घर, यह मेरा परिवार, यह मेरा सब कुछ । २०४—मात्र ग्रन्तस्तत्त्वकी ग्राराधनामें ग्रध्यात्मसाधना—

देिलिये ग्रध्यात्म साधनाके प्रसंगमें सिवाय ग्रात्मस्वरूपके ग्रौर कुछ ध्यानमें न ग्राना चाहिए । जिसे कहते हैं समाधिभाव, उत्तमध्यान, परमतृष्तिकी ग्रवस्था । उसे पानेके लिए ग्रपने ध्यानमें केवल

### ( १२७ )

(समयसार कलज्ञ प्रवचन प्रथम भाग)

Ē.

( १२८ )

एक म्रात्मतत्त्व ही रहे उसे जाने, मेरा यह ज्ञान जाननेका काम करता है। तो जिसमें ज्ञान नहीं, जो बाह्य पदार्थ हैं, जो परवस्तु हैं, उनके जाननेमें तो यह बन रहा शूरबीर । यह म्राविष्कार किया, वह म्रावि-ष्कार किया । ग्रौर यह खुद ज्ञान स्वरूप है, ज्ञानसे ही रचा हुग्रा है, ज्ञान ही जिसका शरीर है, ज्ञानसे ही भरा है, या ज्ञान ज्ञान ही आत्मा है। जैसे मिश्री क्या है। जिसमें मधुराई है उसका पिण्ड ही तो है यह, इसी तरह ज्ञानपिण्ड ही तो है यह जीव । जो ज्ञायकस्वरूप है उसे यह न जान सके यह एक **ग्रंघेरकी बात है । यही तो गजब हो रहा ।** क्यों हो रहा कि इसने मोह रागद्वेषवश बाह्य पदार्थोंमें उपयोग लगाया । जरा ग्रपनी स्थितिपर विचार करो, क्या हो रहा है । आयु गुजर रही है, मरणके निकट पहुंच रहे हैं, फिर ग्रगले भवमें जाना पड़ेगा । फिर इसका सम्बंध है क्या किसीके साथ ? तो ऐसी ग्रपने ग्रापपर दया करके, पाये हुए परिग्रहमें मोहभावका त्याग करो, यह मोह ग्रौर क्लेश करनेका बहुत खोटा परिणाम है । ज्ञानी वही है जो पाये हुए वैभवमें मोह नहीं रखता । जान लिया कि है यह भी । मोह न रहे, गृहस्थीमें ऐसा तो हो सकता, पर राग बिना गृहस्थीमें नहीं रह सकते । मोह तो कहते हैं मिथ्यात्वको, अज्ञानको । मोहमें जीव परको स्व मानता है और मोह जहाँ नहीं रहता वहाँ सब समभते हैं—यह मैं हूँ यह पर है, निजको निज परको पर समभते हैं, मगर मुनिव्रत ग्रहण करनेकी शक्ति नहीं है, स्वतंत्र नहीं हो सकते हैं, न एक ग्रात्मध्यानमें रत हो सकते हैं ग्रौर विषय कषाय सताते हैं, तो गृहस्थी बनानी पड़ी, गृहस्थी बसा रखी तो उस गृहस्थीमें गृहस्थीके योग्य तो काम करने ही पड़ेंगे, कमायी भी करनी पड़ेगी, जिसमें ग्रनेक रागद्वेष भी चलते हैं। तो गृहस्थीमें मोहके बिना तो चल जायगा मगर राग बिना नहीं चलता। मोह ग्रौर राग ये दोनों ग्रलग चीजें हैं। मोह ग्रलग चीज है राग ग्रलग चीज है। राग भी जब छूटना होगा, छूट जायगा, मगर वास्त-विका तथ्य तो जान लें कि ये भी विभाव हैं, परभाव हैं । राग ग्रन्य वस्तु है, विभाव है, क्योंकि कर्म पुद्गल श्रनुभागकी छाया माया है, उसका प्रतिफलन है, वह मेरा कुछ नहीं, मैं तो चैतन्य स्वरूप हूँ, तो परमार्थसे देखा जाय तो प्रकट ज्ञातृत्व भाव है उस दृष्टिसे यह ग्रात्मा एकस्वरूप है । कहते हैं ना, तमसो 'मा'ज्योतिर्गमय, 'ग्रर्थ तो इसका यह है कि ग्रंधकारसे हटाकर मुफ्ते ज्योतिमें ले जावो, ग्रज्ञानसे हटाकर मुफे ज्ञानमें ले जावो । त्रब ग्रन्तर यह रहा कि ग्रपनेसे बाहरमें किसीको देखकर उससे प्रार्थना करे कि मुफे ग्रंघेरेसे हटाकर ज्ञानमें ले जावो, एक तो वह पुरुष ग्रौर एक वह जो एक ग्र∃नेमें इस ज्ञान स्वरूपको निरखकर, इस ज्ञानमय ग्रंतस्तत्त्वको देखकर ग्रपने स्वरूपसे कहे कि मेरे इस उपयोगको मेरे ग्रज्ञान परिणामसे भ्रंधकारसे हटाकर ज्ञानोपयोगमें ले जावो । ग्राप बताग्रो सम्भव कैसे है कि हम श्रंधेरेसे हटकर ज्ञानमें या जायें, बाहरकी दृष्टि गड़ाकर बिनती करनेसे यह बात सम्भब हो सकती है या अपने स्वरूपमें दृष्टि गड़ाकर यह बात सम्भव हो सकती ? तो यह ग्रात्मा व्यक्त ज्ञातृत्व ज्योतिके कारण एकस्वरूप है ग्रौर क़ैसा है ? समस्त भावान्तरोंको ध्वंस करने का इसका स्वभाव है, देखो विभाव लग जाते है यह एक परिस्थिति है, यह एक कर्मानुभागका ऊधम है । कर्मानुभाग लद गया ग्रौर यह जीवके उपयोगमें ग्रा गया, यह उसमें लग गया, कषायरूप अपने को मानने लगा, ये सब बातें हुईं। मगर ये ग्रयने ही भाव हैं कि भावान्तर ? रागद्वेष कषाय ये भावान्तर हैं, इन समस्त भावान्तरोंको ध्वंस करनेका इनका स्वभाव है ।

२०५—स्वभावमें भावान्तरघ्संसज्ञीलता—

देखिये जो स्थिति बंधनकी है । वह सिर्फ जबरदस्तीकी एक बात है, मगर स्वभाव हो

### ( कलशा १९ )

(१२१)

भावान्तरोंका विनाश करता है । जैसे किवाड़पर लगाते ना जाली जैसा कुछ स्प्रिंगदार तो उसमें स्प्रिंगका एक पेंच ऐसा लगा दिया जाता कि जिससे किवाड़ बंद ही रहें, जब उन्हें हाथसे जबरदस्ती खोला तब तो खुल गये, नहीं तो याने हाथ छोड़ा फिर बंद हो गए । यह एक मोटा स्थूल दृष्टाँत दे रहे कि उनका बंद रहनेका स्वभाव सा है। जितनी देरको जबरदस्ती की है हाथसे खीचा है। उतनी देरको खुले हैं, ग्रौर यह साधन हटा, यह निमित्त इटा, यह प्रयोग हटा तो ये बंद हो जाते है। तो इसी प्रकार ग्रात्माका स्वभाव तो समस्त विभावोंको ध्वस्त करनेका है, उससे ग्रलग बने रहनेका है, मगर ग्रपने बाँधे हुए कमें के उदयकाल की परिस्थिति, निमित्त नैमित्तिक भाव, जहाँ प्रतिफलन हो रहा, उपयोग उस भ्रौर चला गया, आश्रयभूत पदार्थोंमें हम जुट गए, स्थिति यह बन गई, फिर भी इस सहज परमात्म-तत्त्वका ग्राशीर्वाद है कि हम सदा उपयोगके निर्मल करने पर ही तुले है । जैसे कौई कुपूत होता है, दसों ग्रपराध करता है तो कितने ही ग्रपराध करने पर भी माताका ह्रदय कहता है कि हम तो तुम्हारे हितके लिए ही सदा भाव रखे हैं, तो जैसे पुत्र माताको तकलीफ दे, फिर भी माता उस पुत्रका झहित नहीं सोचती, ऐसे ही यह सहज परमात्मतत्त्व, हम आप आत्माओंका स्वरूप यह तो कल्याणके लिए ही तुला हुग्रा है, कल्याणमय है । यह कभी विकारी नहीं बनता स्वरूपमें । स्वरूपमें कभी कोई द्विविधा नहीं ग्राई, ढैतता न ग्राये, यह एक स्वभाव ही बर्तता रहे । जो समस्त भावान्तरोंका भेद न करनेका स्वभाव है ऐसे इस चैतन्यस्वरूपकी ग्रोरसे देखें तो ग्रात्मा एकरूप है, नानारूष नहीं । ग्रब परिचयमें चलते हैं तो ग्रात्मामें ज्ञान है, दर्शन है, चारित्र है, ग्रानन्द है, ऐसा परिणमन है, ये सब बातें वहाँ परिचयमें मिलती हैं, मगर मूलमें वह ग्रंतस्तत्त्वका क्या है, है ग्रौर परिणमता है । द्रव्य ग्रौर पर्याय कभी नहीं छूटते । ये सदा हैं । व्यक्तिगत पर्याय सदा नहीं मगर पर्याय बिना वस्तु नहीं । तो वस्तु द्रव्यपर्या-यात्मक है, इसी ग्राधारपर स्याद्वाद चलता है। इसका ग्राधार इतना पुष्ट है तो स्याद्वाद चलना ही पड़ेगा । जब द्रव्य द्रव्यको जाने पर्यायको न जाने तो पूरा वस्तु नहीं पहिचानमें ग्राया । ऐसे तो बहुतसे लोग कहते हैं, ब्रह्मको कहते हैं कि ब्रह्म है, ग्रपरिणामी है, परन्तु प्रयोगमें क्या ग्राया ? यहाँ कोई चीज हासिल नहीं हुई कोई ब्रह्मको पर्यायरहित माने केवल द्रव्य द्रव्यकी बात सोचे, पर्यायकी बात न सोचे तो स्याद्वाद नहीं बनता प्रमाण नहीं बनता ग्रौर कोई पर्याय पर्यायकी ही बात सोचे, पर्याय ही सब कुछ हैं, द्रव्य कुछ नहीं है, पर्याय स्वतंत्र है, अपने ग्रापमें वह पर्याय ही सब कुछ है, द्रव्यका सम्बंध कुछ न जोड़े तो पर्याय कहाँसे ग्रा गया द्रज्य बिना, उसी ग्रन्वयमें यह व्यतिरेक चलता रहता है। द्रव्यकी बात छोड़ दें, पर्यायको हो स्वतंत्र मान लें तो ऐसा मानने वाले तो बौद्ध भी हैं, वे मानते हैं कि ग्रात्मा क्षण क्षणमें बदलता है, वह एक क्षण ठहरता है, दूसरे क्षण नहीं ठहरता । द्रव्य पर्यायात्मक वस्तु है ग्रौर फिर उसीके ग्राधारपर स्याद्वाद चलता है । द्रव्यपर्यायात्मकके सम्बंधको तज कर स्या-द्वाद नहीं चलता । तो हम ग्रपनेको विस्तारसे जानें, संक्षेपमें जानें, खूब विकल्पोंको हटाकर जानें ग्रौर सारे विकल्प तोड़कर गुम्म सुम्म होकर एक प्रयोगात्मक विधिसे जानें, यह सब हमको जानना है अपने स्वरूपकी बात, वहाँ ही तृप्त होना है, वहाँ ही मग्न होना है, यहाँ ही लीन होना है, इसमें ही हमारा कल्याण है, बाहरी बातोंके प्रसंगसे हमको कुछ भी लाभ नहीं है ।

> ग्रात्मनश्चिन्तयैवालं सेचकामेचकत्वयोः । दर्शनज्ञानचारित्रैः साध्यसिद्धिर्न चान्यथा ।।१९।।

( १३० )

## २०६—ग्रात्माको एकरूपता व नानारूपताका दर्शन—

प्रकरण यह चल रहा है कि म्रात्मा एकस्वरूप है, या नानारूप है, देखिये—समभ दोनों दृष्टियोंसे सकते हैं । नानारूपको न समभ सकें तो हम एकरूपको भी नहीं समझ सकते और एकरूपको नहीं समभ पाते तो हम नानारू को भी नहीं समभ सकते । जैसे कोई एकरूप समभे नहीं स्रौर नाना रूप देखे तो उसकी ऐसी बुद्धि जग जायगी कि फिर तो क्या है, गुण हैं, पर्यायें हैं ग्रौर गुण अनेक हैं, सब स्वतन्त्र हैं, पर्यायें स्वतन्त्र हैं, गुण सब स्वतन्त्र हैं, सब स्वतन्त्र स्वतन्त्र सत् मान लिए जायेंगे । जैसा कि नैयायिकोंने, मीमांसकोंने माना है कि गुण ग्रलग पदार्थ है, पर्याय ग्रलग पदार्थ है, सब स्वतंत्र सत् है, मगर जैन दर्शनमें यदि ऐसे शब्द कहे जायें कि गुण स्वतंत्र सत् है, प्रत्येक गुण स्वतंत्र सत् है, प्रत्येक पर्याय स्वतंत्र सत् हैं तो वह जैन धर्मसे अत्यन्त अनभिज्ञ हैं, क्योंकि सत्का लक्षण क्या है ? जो उत्पादव्ययघौव्य युक्त हो सो सत्, जिसमें गुण पर्याय पाये जायें सो सत् । ग्रब गुण कितने होते हैं ? दो प्रकारके । (१) साधारण ग्रौर (२) ग्रसाधारण । पर्याय कितनी होती हैं दो प्रकारकी (१) द्रव्य पर्याय ग्रौर (२) गुण पर्याय । तो निष्कर्ष यह निकला कि स्वतंत्र सत् वह कहलाता है जो ग्रन्य सबसे भिन्न प्रदेश रखता हो । जिसे कहते है, प्रविभक्त प्रदेशपना । जो अपने अन्दर जुदे-जुदे प्रदेश रखता हो, जिसमें ६ साधारण गुण पाये जायें वह स्वतंत्र सत् । जिसमें असाधारण गुण पाये जायें वह स्वतंत्र सत् । जिसमें उत्पादव्ययध्रौव्य पाये जायें वह स्वतंत्र सत् । अब वे मीमांसक जो गुणोंको स्वतंत्र पदार्थं कहते हैं वे जरा बतलावें गुणोंमें क्या स्वतंत्र सत्की व्याख्या घटित होती है ? गुण क्या उत्पादव्यय घौव्य युक्त हैं ? गुण शाश्वत हैं, उनका उत्पादव्यय ही नहीं है । गुणमें क्या साधारण गुण ्पाये जाते हैं, क्या ग्रसाधारण गुण पाये जाते हैं ? ग्ररे गुण तो "निर्गुणगुणाः" गुणमें गुण नहीं पाये जाते । गुण स्वयं पर्यायरूप नहीं बनते, गुण उत्पाद व्यय रूप नहीं रहे । गुण सब स्वतन्त्र सत् है, जैसे त्रात्मामें ज्ञान दर्शन चारित्र गुण हैं ग्रौर ये हो गये स्वतन्त्र सत् तो मानो गुणके प्रदेश, ज्ञानके प्रदेश दर्शन चारित्र ग्रादिकसे भिन्न होने चाहिए क्योंकि जो भिन्नप्रदेशी है सो ही स्वतन्त्र हो सकता है । यह बात न गुणसें घटित है न पर्यायमें, फिर तो यह सब एकान्तवाद बन गया । जैसे मीमांसक नैया-यिक म्रादिक सिद्धान्त ये सब स्याद्वादसे बहिर्भूत हैं । स्रात्मा एकरूप है, ऐसा समझकर नानारूप बताये कि ग्रात्मा नानारूपमें भी समभमें ग्रा रहा, दर्शनरूपमें चारित्ररूपमें समझमें ग्रा रहा, वह नानारूप में है सो ठीक बात है, तथा वस्तुको नानारूप कोई नहीं समफता है द्रव्यमें यह अपरिणामी ही है ऐसा एकान्त करता है तो वस्तुकी मुद्रा न रहनेपर वस्तुका सत्त्व ही सिद्ध नहीं होगा नानारूप समभ कर कोई एकरूग तक पहुच पाता है । इस दार्शनिकके आत्मामें जाननेकी शक्ति, देखनेकी शक्ति, रमनेकी शक्ति, ये ग्रनेक गुण पाये जाते, पहिचान भी इसी तरह करायी जाती कि जिसमें जानने देखने रमनेकी बात हो सो ग्रात्मा । तो जीव दोनों प्रकारसे समफमें ग्राया । ग्रात्मा नानारूप है, आत्मा एक रूप है।

## २०७—विवादसे परे होकर श्रात्माका श्रद्धान ज्ञान ग्राचरण करके हित करनेका कर्त्तव्य—

ग्रच्छा इसमें ग्रगर कोई विवाद ही करता रहे∽श्वजी ग्रात्मा एकरूप ही है, नानारूक्ताकी बात कहना गलत है उनमें नानारूप वाला लड़ने लगे कि ग्रात्मा नानारूप है, केवल एकरूप कहनेकी बात मिथ्या है तो ऐसा विवाद करने वाले जरा सोचें कि विवाद करते रहना ही क्या ध्येय है ? श्रात्मा एकरूप है या नानारूप याने ग्रमेचक या मेचक है, इस प्रकार की चिता करना व्यर्थ है । ग्रात्मा ( कलज्ञ १९ )

1

में मेचकपना है या अमेचकपना है ? आत्मा एकस्वरूप है या नानारूप है, इसकी चिंता करने या विवाद करनेके वजाय विकल्प तजकर अनुभवका पौरुष करें । श्रद्धान, ज्ञान, चारित्र बिना सिद्धि असंभव है निर्णयकी बात इसमें एक ही समभे । इस प्रकरणमें यह कहा जा रहा है कि दर्शन ज्ञान और चारित्र इनके द्वारा साध्यकी सिद्धि होती है, अन्य प्रकार नहीं होती । हम ग्रात्माको जानें एक अखण्ड चैतन्यस्वरूपमय, सहजस्त्रभावमय, उस आत्माको जानें, उस आत्माकी श्रद्धा करें, उस आत्मामें ही रमग करें, बस यह ही तो साध्यकी सिद्धिका उपाय है, अन्य उपाय नहीं है । आत्माको छोड़कर अनात्मतत्त्वमें श्रद्धा हो, प्रीति हो, रमण हो, बोध हो, वहाँ उपयोग लगे, वहाँ मग्नता करें तो यह साध्य सिद्धिका उपाय नहीं है । एक ही बात है-आत्माको जानें, मानें और आत्मामें रमें । और, सरलतासे समभें तो अपनेको ज्ञानमात्र निरखे, में ज्ञानमात्र हूँ । ज्ञान ज्ञान पुञ्ज, ज्ञान ज्ञानसे रचा गया जो कुछ यह सत् है । किसने रचा ? अनादिसे है वह । रचनेकी बात, यों कहते कि यह ज्ञानमें आयें कि आखिर यह आत्मा किस तत्त्वमें तन्मय है, ज्ञानसे निर्वृत्त यह आत्मतत्त्व है, उस रूप अपनेको श्रद्धा करें । यहाँसे चिगे, बाहर देखा तो अनेक रंगके चश्मोंमें जैसे अनेक प्रकारकी बात दिखती यहांभी वैसे दिख रही है– यह मेरा है, यह गैर है आदिक प्रकारकी दृष्टियाँ जग जाती हैं और इन दृष्टियोंके होनेपर फिर यह आत्माके लाभसे विमुख हो जाता है ।

( १३१ )

२०८-स्याद्वादसे निर्णय कर विकल्पातीत अन्तस्तत्त्वके अनुभवका कर्तव्य-

जानो कि ग्रात्मा नानारूप है, ऐसा जाने बिना भी काम न चलेगा । जानो, ग्रात्मा एकस्वरूप है, चीज है, एक है । है और परिणमता है । वस्तु द्रव्यपर्यायात्मक है । प्रत्येक पदार्थ द्रव्यपर्यायात्मक है ग्रौर इसी कारण द्रव्य ग्रौर पर्यायके ग्राधारपर ही स्याद्वाद है । स्याद्वाद कहनेकी जरूरत क्यों पड़ी ? क्या जरूरत हुई ? यों जरूरत हुई कि प्रत्येक पदार्थ है द्रव्यपर्यायात्मक, सो द्रव्यदृष्टिसे भी बताग्रो बात और पर्यायदृष्टिसे भी बताग्रो बात । तब तो वस्तुका पूरा परिचय बनेगा, क्योंकि वस्तु द्रव्यपर्यायात्मक है द्रव्य नहीं श्रौर पर्याय पर्याय ही माना जाय, तो वह पर्याय निराधार कैसा ? किसकी पर्याय, किसमें परिणमन । द्रव्य ही द्रव्य माना जाय झौर पर्याय न स्वीकार किया जाय तो उस द्रव्यका रूपक क्या ? ग्रवस्था ही नहीं ? व्यक्तरूप ही नहीं, पहिचानें क्या ? मायने जो पुद्गल है एक पदार्थ तो जैसी बात यहाँ है सो ही समभित्ये प्रत्येक पदार्थमें । जो पर्याय नहीं मानते वे कहते कि द्रव्य ही द्रव्य है । पदार्थ द्रव्यपर्यायात्मक होता है, इसको कोई मना नहीं कर सकता । भेद कल्पना तो गुणोंके लिए चली । उनमें गुणोंके भेद और किए, उसी प्रकार पर्यायमें भेद बने, कि ज्ञानकी पर्याय, दर्शनकी पर्याय तो ये तो बने भेदकल्पनामें, मगर मूलमें द्रव्य ग्रौर पर्याय इन दो को मना नहीं किया जा सकता, । प्रतिक्षण पर्याय हैं और वे पर्यायें भी प्रतिक्षण ग्रखण्ड है । जैसे द्रव्य ग्रखण्ड, वह शाश्वत ग्रेखण्ड, पर्याय भी ग्रंपने कालमें ग्रखण्ड ग्रर्थात् किसी भी पर्यायको हम खण्ड करके समझाते हैं । है ना, जब हम हैं तो हमारी कोई ग्रवस्था है । जब ग्रवस्था है तो जो है सो है । ग्रब इसमें जैसे गुणके भेद बनाये कि इसमें ज्ञान है, दर्शन है, चारित्र है, तो उसी ग्राधारपर पर्यायोंके भेद बने कि इसमें ज्ञानकी पर्याय है, दर्शनकी पर्याय है, वहाँ तो बस वह है ग्रौर परिणम रहा है, द्रव्यकी पर्यायोंको मना नहीं किया जा सकता । जब किसी वस्तुके बारेमें परिचय करना है तो द्रव्यदृष्टि, पर्यायदृष्टि, दोनों दृष्टिसे परिचय कराया जाय तो उस वस्तुका पूरा परिचय बनता है कि वह पदार्थ यह है, तब बस द्रव्यदृष्टिसे जो बात कहेंगे, पर्यायदृष्टिसे बात वह उसके विरुद्ध आयेगी । क्योंकि द्रव्य तो है शाश्वत और पर्याय

( १३२ )

### (समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

है क्षणवर्ती, तो जब यहाँ ही दो बात हुई है वैसे तो वस्तु एक है, तो जो दो बात हुई हैं विरुद्ध, मूलमें, द्रव्य शाश्वत, पर्याय क्षणवर्ती, तो इन दो दृष्टियोंसे जो बात कहेंगे वह भी विरुद्ध हो तो जायगी तो उन दो विरुद्ध धर्मोंका एक वस्तुमें ग्रवस्थान बताना इसका नाम है स्याद्वाद। जैसे जीव नित्य है यह बात ग्रायो द्रव्यदृष्टिसे। जीव नित्य नहीं है, यह किस दृष्टिसे बात ग्रायी? पर्यायदृष्टिसे। जब वस्तु द्रव्यपर्यायात्मक है तो द्रव्य दृष्टिसे क्या है? पर्यायदृष्टिसे बात ग्रायी? पर्यायदृष्टिसे। जब वस्तु द्रव्यपर्यायात्मक है तो द्रव्य दृष्टिसे क्या है? पर्यायदृष्टिसे क्या है? यह बताना, यह ही है एक स्याद्वाद। जीव द्रव्यदृष्टिसे नित्य है, पर्यायदृष्टिसे ग्रनित्य है। जो दृष्योंको समभ चुके वे कभी दृष्टिकी बात ग्रात्मामें भी न डालें तो वे कह देंगे कि जीव नित्य भी है ग्रौर अनित्य भी है। यह हुग्रा एक स्याद्वादका रूप। हरएक जगह घटा लो जीव एक है कि नानारूप? जीव एक है द्रव्यदृष्टिसे जीव नानारूप है पर्यायदृष्टिसे। तो उत्तर हो गया। विरुद्ध धर्मोंका एक वस्तुमें ग्रवस्थान बन गया ग्रौर इसीको बतानेसे यह स्याद्वाद कहलाता है।

# २०९--द्रव्यपर्यायात्मक वस्तुमें द्रव्य श्रौर पर्यायकी दृष्टिसे विरुद्ध दो धर्मोका ग्रवस्थान--

कोई ग्रगर ऐसा कहे कि जीव नित्य है, ग्रनित्य नहीं है तो क्या वहाँ दो विरुद्ध धर्म आ सके ? नित्य है का क्या अर्थ, शाश्वत । अनित्य नहीं है का अर्थ ? शाश्वत, एक ही धर्मको रिपीट किया गया है, एक शब्द योजना है । तो सुननेमें लगता है कि एकके साथ ''है'' कहा गया झौर एकके साथ "न" कहा गया, ये दो विरुद्ध धर्म हुए । ग्ररे विरुद्ध तब होते जब जिस एकके साथ "है" कहा, उसीके साथ "न" कहा जाय तो विरुद्ध धर्म हैं। अब नित्य है उसका विरुद्ध धर्म अनित्य है या कहो नित्य नहीं है। नित्य है इसका विरुद्धधर्म, यह नहीं हो सकता कि म्रनित्य नहीं है, उसका विरुद्ध म्रनित्य है, यह तो दिगम्बर जैन सिद्धान्तको मूलसे मिटानेकी एक ग्रपनी पूर्व निश्चित योजनाकी बतायी गई बात है । इस तरह म्रगर स्याद्वाद मान लिया जाय–यों कहें कि नित्य है म्रनित्य नहीं, इसे स्याद्वाद मान लिया जावे तो बताग्रो कौन ऐसा दार्शनिक है जो इस स्याद्वादको नहीं मानता ? सब मानते हैं । सांख्य मानते हैं कि पुरुष नित्य है अनित्य नहीं । बौद्ध मानते हैं कि पदार्थ ग्रनित्य है नित्य नहीं, सत् क्षणिक है, अक्षणिक नहीं है । यह शब्दरचना जाल है। कौनसा दार्शनिक ऐसा है जो मनमाना स्याद्वादको न पसँद करें ? करें क्या ? हर एक एकान्तवाद इसीपर सांस ले रहे हैं । जो सृष्टिकर्ता मानते हैं वे कहते हैं कि यह जगत बुद्धिमन्निमित्तक है याने सृष्टिकर्ताके द्वारा बनाया गया है, सब ब्रह्मरचित है, अब्रह्मरचित नहीं, मायने ब्रह्म द्वारा रचा नहीं ऐसा नहीं है। लो उसका भी स्याद्वाद बन गया। बोलो बन गया क्या ? अरे स्याद्वादका मूल आज्ञय विरुद्ध दो धर्मोंका अवस्थान बताना है, नित्यका विरुद्ध धर्म अनित्य है तो नित्य है, अनित्य है, ये तो विरुद्धधर्म हुए, पर दो निषेधका अर्थ तो विधि ही हुआ । वहाँ दो धर्म नहीं होते । तो अब समक्तिये तथ्य । इस प्रकार द्रव्यदृष्टि व पर्यायदृष्टिसे दो बातें यहाँ चल रही ? ग्रात्मा श्रमेचक है, यह द्रव्यदृष्टिसे व ग्रात्मा मेचक हैयह पर्यायदृष्टिसे । हाँ तो इसमें प्रवेश करें, परिचय करें, ज्ञान बनायें । सब कुछ जाननेके बाद मेचक ग्रौर अमेचकपनेके बारेमें चिन्तन में ग्रब ग्रधिक समय न गुजारें, ग्रधिक बात न करें, किन्तु एक यह निर्णय रखें कि कुछ भी हो, मेचक भी है, ग्रमेचक भी है, दृष्टियोंसे निरखा जा रहा है, लेकिन यह बात तो निश्चित है कि सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्रके बिना कैवल्यकी सिद्धि नहीं होती ।

२१०-केवल अन्तस्तत्त्वकी रुचि श्रद्धा रतिसे कैवल्य प्राप्तिके मार्गका लाभ-

किसकी सिद्धि करना है ? कैवल्यकी, केवलके भावकी याने खाली एक ग्रात्मा रह जाय, बस

( कलका १९)

1-

इसकी सिद्धि करना है ना। तो पहले यहै ही तो विश्वास कर लें कि केवल खालिस यह ग्रात्मा है कि नहीं ? इस ग्रवस्थामें, इस परिस्थितिमें पहले यह ही तो निर्णय कर लें कि ग्रात्मा केवल है या नहीं । क्या ग्रनादिसे दो द्रव्योंका तन्मय रूप कोई सत्त्व है ? नहीं, यह ग्रात्मा ग्रनादिसे कर्मबंधनसे बद्ध हैं, शरीरसे बद्ध चल रहा है, इसका तैजस कार्माण कभी मिटा नहीं । जो व्यक्तिगत तैजस है वह ग्रपनी हद तक रहेगा ग्रीर जो कार्माण है कर्मरूप वह ग्रपनी स्थिति तक रहेगा । ग्रगर स्थिति पर न जाय तो दु:ख भी नहीं हो सकता । सो यद्यपि इनकी परम्परा ग्रव तक बराबर चलती द्रायी है फिर भी जीव जीव है, कर्म कर्म है । जीवका द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव जीवमें है, कर्मका द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव कर्ममें है । निमित्तनैमित्तिक योगसे ऐसा चल तो रहा है कि कर्मका उदय ग्राया तो जीव कलंकित हो गया, मगर जीव जीवमें ही है, कर्म कर्ममें ही है, तो जीवके केवलपनेका विश्वास हो तो उस केवलताकी ग्राराधना कर करके ही तो हम उस परिणमनमें केवलताको प्राप्त कर सकेंगे । यहाँ मार्न कि हम व देह मिलकर एक है ग्रीर उस ग्राधारपर कुछ भी धर्मसाधना करें तो उससे तो केवलताकी स्थिति न बनेगी, जब कैवल्य पाना है तो यहाँ कैवल्यका श्रद्धान, ग्राश्रय करना होगा । मैं ग्रपने द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावसे हूँ, बस उसका श्रद्धान करें, ज्ञान करें ग्रीर उस ही में रम जावें बस इन उपायोंसे साध्यकी सिद्धि होती है । केवल ग्रात्सतत्त्वकी उपलब्धि शुद्धनयसे ही हो सकती है । शुद्धनयका विषय है श्रखण्ड एक ग्रंतस्तत्त्व ।

( १३३ )

### २११--पर व परभाव वर्तनेपर पर भी कैवल्यकी अप्रतिषिद्धता---

यद्यपि इस जीवके साथ ग्रन्य पदार्थ लगे हैं, इस समय इसको ग्रसत्य नहीं कह सकते, मगर दो द्रव्योंको निरखना यह अशुद्ध द्रव्यका निरूपण है, और अशुद्ध द्रव्यका निरूपण करने वाला जो व्यवहारनय है वह व्यवहारसे सत्य है। अर्थात् दो पदार्थं लगे हैं, इस दृष्टिसे वह सत्य है, किन्तु जब केवल एक ही द्रव्यको विषय किया जा रहा हो तो वहाँ एक ही स्वरूप तो दृष्टिमें आयगा और उस समय अधिक विशुद्ध दृष्टि बनाना हो तो पर उपाधिके सम्बन्धसे जो ग्रात्मामें प्रभाव आता है उस प्रभावसे भी भिन्न ग्रपने ग्रापको निरखना है श्रौर इस प्रकार जो केवल एक ग्रहेतुक श्रनादि ग्रनन्त चैतन्यस्वभाव ग्रपनेमें दृष्टिगत हो ग्रौर उस ही की घुन हो ऐसी स्थिति कोई पाये तो वह **शुद्ध ग्रात्मा** की उपलब्धि करता है, गुद्ध ग्रात्माका ग्रर्थ निर्मल ग्रात्मा यहाँ न लेना किन्तु मिले हुए पदार्थमें भी केवल एक पदार्थको ही निरखने की जो दृष्टि है वह शुद्धनय कहलाता है, स्रौर उस दृष्टिमें परद्रव्यकी उपेक्षा कर, परद्रव्यको न निरख कर, होते संते भी उस द्रव्यकी ग्रोर न मुड़ कर केवल एक ग्रपनेमें केवल निजस्वरूपकी ग्रोर दृष्टि करते हैं तो उस कालको कहते हैं शुद्धनय । जो शुद्धनयका प्रयोग करता है वह शुद्ध आत्माकी उपलब्धि करता है । व्यवहारसे जाना, उसका प्रयोजन यह रखना चाहिए कि यह मेरा स्वरूप नहीं है, मेरा सहज स्वरूप नहीं है, यह तो सम्बन्धकी बात है, पर मेरा स्वरूप मुफमें एकाकी है, केवल मैं ही मेरा स्वरूप हूँ, ऐसे उस शुद्धनयके ग्रवलम्बनसे जो ग्रपने श्रापमें एक निज आत्माको ही देखा जा रहा हो, केवल एक ही आत्मामें अपने आपको पा रहा हो तो इस प्रकारके एक शुद्ध ग्रंतस्तत्त्वके चिन्तनके समयमें यह चूंकि शुद्ध श्रात्माका ही उपयोगी बन रहा है इसलिए शुद्ध ग्रात्मा है, शुद्धनयसे ही शुद्ध ग्रात्माकी उपलब्घि होती है । ग्रगर शुद्धनयकी कोई दृष्टि करता है तो भले ही परिचयमें तो वह साधक है—जैसे ग्राश्रव, बंध, सम्बर निर्जरा मोक्ष ये सब दो की दष्टि से बने हुए हैं लेकिन उसकी उपेक्षा कर केवल एक द्रव्यको ही देखा जा रहा हो ऐसा भी तो हो सकता

( १३४ .)

है । तो जब केवल एक द्रव्यको ही निरखा जा रहा हो उस समयमें यह भेदसे परे होकर एक विशुद्ध चैतन्यस्वभावकी प्रतीति तक पहुँच जाता है ।

२१२--सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्रमें मात्र श्रन्तस्तत्त्वकी ग्राराधना--

इस ग्रात्माकी उपासना करें एक ग्रात्मस्वरूपके रूपमें । मैं सबसे निराला ज्ञानमात्र, ज्ञानघन, सहज ग्रानन्दमय ग्रपने ग्रापमें ग्राप ही स्वयंसिद्ध हूं । ऐसे स्वयंसिद्ध ग्रनादिसिद्ध ग्रंतस्तत्त्वकी ग्रारा-धना ही इस जीवको **शरण है । यहाँ बताया जा**रहा है कि करना तो उपासना अपने म्रापकी ही है ना ? तो ग्रपने ग्रापकी ग्राराधनामें ये तीन तत्त्व ग्रा ही जाते हैं । ग्रपने ग्रापका श्रद्धान, ग्रपने आपका बोध ग्रौर ग्रंपने ग्रापमें रमण । इस प्रकार साघ्यकी सिद्धि इस सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान ग्रौर सम्यक्-किया जा रहा है । जिनको कैवल्यकी प्राप्ति करना है उन्हें ग्रभी ही ग्रपने ग्रापमें केवलके स्वरूपको निरखना होगा । क्या उत्पन्न करना है, क्या साध्य चाहिए, उसकी सिद्धि तो तब ही बन सकेगी, उस सिद्धिकी व्यक्ति तो तब ही हो सकेगी जब स्वरूपमें मूलमें यह इतना ही केवल है, यह ग्रपने ग्रापमें एक ग्रद्वैत है, यह दृष्टि बने तब । और इस श्रद्धाके कारण इसकी ग्रनुभूतिमें जब एक परम ग्रानन्द उत्पन्न होता, उसका ग्रनुभव होता तो उस ग्रानन्दकी स्मृति होनेपर उस ग्रानन्दकी स्थिति होनेपर इस जीव का बाहरमें कहीं कुछ नहीं है, इसको दूसरा कुछ भान नहीं ही हो रहा । ऐसे इस चैतन्यस्वरूपकी उपासना करें । देखिये इस ही शुद्धतत्त्वको एकदम एकान्ततः जब प्रयुक्त किया गया तो वही तो बन गया स्याद्वाद से बाह्य । यह न देखा कि बाहरमें और कुछ तो है सही, इस ग्रात्माकी परिणतियाँ तो है, ग्रन्य तत्त्व तो हैं मगर उनकी दृष्टिमें ग्रात्महित नहीं है । भैया, यह तो ठीक है कि क्यों भेदका ग्रालम्बन लेना, एक निज ग्रंतस्तत्त्वका ग्रालम्बन लेना श्रौर उस ग्रंतस्तत्त्वके ग्रनुभवमें द्वैतका भान न हो, ऐसी स्थिति बनाना है मगर एक निर्णय कोई बना दें कि दूसरा मानो है ही नहीं, तो निजकी भी सिद्धि नहीं और ग्रद्वैतको व द्वैत भी सिद्धि नहीं ।

### २१३-मात्र अन्तस्तत्त्वके अनुभवका प्रभाव-

भैया ! अपने आपमें आपके इस अंतस्तत्त्वको निरखना है । यह श्रद्धान करें कि यह आत्मा उत्पाद व्यय घ्रौव्य वाला है । इसमें क्षण-क्षणमें परिणमन होते चलते हैं लेकिन उन परिणमनोंकी ही दृष्टि होनेपर इस शुद्ध आत्माकी उपलब्धि नहीं होती । गुण पर्यायके भेद न कर केवल एक चैतन्य-प्रकाशका ही अनुभव हो, चैतन्यप्रकाशकी ही दृष्टि हो, शुद्ध चिन्मात्र, ऐसे इस अंतस्तत्त्वकी साधनामें हमने क्या पाया ? केवल ? बस इस केवलके ही आश्रयसे इस केवलकी दृष्टिमें, इस केवलमें ही इस केवलके ही स्वभावसे वह कैवल्य, वह पवित्रता वह सबसे निरालापन और सबसे निरालापन होनेसे अपने आपके स्वभावसे समस्त लोकालोकका ज्ञान करने वाला विकास और परम निजानन्दरस इसके अनन्त प्रकट हो जाता है । तो ये बाहरी चीजें हैं, दो चार दिनके समागममें आयी हैं, उनसे मोहरागद्वेष करके यह जीव अपने आपके क्षणको व्यर्थ खो रहा है । बाह्यमें जैसा जो परिणमता हो परिणमे, अपने आपमें अपने आपके अंतस्तत्त्वको देखें, उसका ही आश्रय करें तो अपना उद्धार है । तो यहाँ बतला रहे हैं कि आत्मा नानारूप है या वह एकरूप है ? यह चिन्ता करना व्यर्थ है । मूलमें परमार्थसे समफ लें कि आत्मा एकस्वरूप है, एक चिन्मात्र है, बस उसकी दृष्टि उसका ज्ञान, उसमें रमण, यह बात तो बनेगी ही और ऐसी स्थिति बने बिना शान्तिका लाभ, मुक्तिका लाभ प्राप्त नहीं हो सकता,

### ( कलका २० )

इसलिए एक ही निर्णय करें कि इस एक अखण्ड चैतन्य स्वरूपमें यह मैं हूं, ऐसी तो श्रद्धा होना और इस ही का ज्ञान बनाये रखना इस ही का रमण बनता है तो यों सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक् चारित्र के ढारा ही साध्यकी सिद्धि होती है। अन्य प्रकार साध्यकी सिद्धि नहीं हो सकती। २१४—गुद्धनयसे सहज स्वभावका निर्णय—

इस ग्रात्माको सभी परिस्थितियोंमें केवल ग्रात्माके प्रदेशोंमें ही इसके परिणमनको निरखा जाय, इसके सर्वस्वको देखा जाय तो यह कहलाता है शुद्ध एक अत्माका अवलोकन चाहे, कैसा ही आत्मा हो, जैसे कि कहा जाता है देखो ग्रात्माने ग्रपनेमें राग परिणाम किया है इस कथनमें एक शुद्ध द्रव्य की ही बात कही गई ग्रर्थात् अकेले ग्रात्माकी ही बात कही गई । जुद्धका ग्रर्थं ग्रध्यात्म प्रसंगमें केवल लिया जाता है। निर्मल पर्यायसे यहाँ मतलब नहीं, आत्माका तो एक आत्मा ही है। श्रीर स्वरूप दृष्टि से देखें तो वह ग्रहेतुक है, ग्रनादि ग्रनन्त है, स्वतः सिद्ध है । इसका कारण कुछ नहीं होता । समस्त पर ब्रव्योंसे निराला ग्रौर ग्रपने धर्ममें तन्मय ऐसा इस ग्रात्मामें एकत्व है ग्रौर जब इस प्रकार ज्ञानके रूपसे ही ग्रात्माको निरखा जा रहा हो उस समयकी जो एक फलक है वहाँ स्वयं ग्रंतस्तत्त्व दर्शनभूत हो जाता है। तो उस समयमें भी समस्त पर द्रव्योंसे निराला अपने घर्ममें ही तन्मय ऐसा एकपना है ग्रौर जब इसके प्रसंगमें देह है, ग्रथवा इन्द्रिय है, जिसके द्वारा जानन चज रहा है, उनमें तथ्य देखे तो इन्द्रियाँ पर हैं, उनसे निराला केवल एक म्रात्मतत्त्व ज्ञानानन्दस्वरूप यह ग्रकेला ही विराज रहा है, वह ज्ञान द्वारा जानता है। जाननेमें पर द्रव्य ग्रा रहे हैं, पर यहाँ शुद्धता देखो, केवलपना देखो तो पर द्रव्य से तो निराला है ग्रौर निजमें जो परद्रव्यका सम्बंधी पाकर भाव बनता है, एक जानन बनता है उस जाननहार झात्मामें उस जानन परिणतिसे जाननरूप से यह उस समय तन्मय है । हर परिस्थितियोंमें एक आत्माको ही निरखो ग्रौर जब स्वभावदृष्टिसे देखो तो ग्रात्मामें केवज एक चैतन्य सहज भाव ही दृष्टिमें ग्रा रहा है, ऐसे ही शुद्ध आत्मा चिन्मात्र, चिदानन्द, ग्रंतस्तत्त्वका निरूपण करने वाला है, चैतन्यस्वरूप ग्रात्मतत्त्वको देखा ग्रीर देखते रहे एवं उसोमें रत रहे तो यह कहलायाा सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र । ग्रब व्यवहारमें देखो तो जब चारित्रमें कोई बढ़ता है तो चूंकि यह चारित्र एक बड़ा विशुद्ध रूप है ग्रौर ऐसे होनेमें वासना वाले को बड़ी कठिनाई है । पूर्वकी वासनायें उछल उछल कर इसको ज्ञानदृष्टिसे च्युत करनेमें संलग्न हैं। तो उन सबसे निवृत्त होनेके लिए गुभोपयोग होता है। इस शुभोपयोगकी सामर्थ्यसे अशुभोपयोगका आक्रमण दूर होता है। और ज्ञान ज्योति है ही सो उस शुभोपयोगसे भी दूर होकर एक शुद्ध तत्त्वमें प्रयोग होता है। ऐसे इस शुद्ध आत्माकी उपलब्धि, शुद्ध ग्रात्मामें ज्ञान ग्रौर शुद्ध ग्रात्मामें रमण, यह ही एक साध्यकी सिद्धिका उपाय है।

यह जीव प्रति समय कुछ न कुछ अनुभव करता ही रहता है । अनुभव बिना इसका कोई क्षण व्यतीत ही नहीं होता, कोई भी जीव हो, अब यह अनुभव की विशेषता है कि कौन जीव किस तरह का अनुभव करे, कौन किस तरहका, पर अनुभव सब कर रहे हैं । परिणमते रहते हैं ना, तो यह ही अनुभवन कहलाता है । अनुभवन बिना दुःख नहीं होता, अनुभवन बिना सुख नहीं होता, अनुभवन बिना

( १३४ )

(१३६)

शान्ति नहीं, अनुभवन बिना ग्रानन्द नहीं । यह प्रतिक्षण अनुभवता है । अब यहाँ यह बात ढूँढ़ना है कि हम कैसा ग्रनुभव करें कि शान्ति प्राप्त हो, ग्रानन्द हो, संकटोंसे छूटें, उस अनुभवकी बात चल रही है । हम अनुभव करें इस अंतस्तत्त्वका याने खुद ही स्वतंत्र अपने आप सहज जैसा स्वरूपमें है वैसा अपने आपका अनुभव करें । निरखना है अपनेको अपना स्वरूप । अनन्तज्ञान ही जिसका परिचायक है, लक्षण है। यह ग्रात्मा है ज्ञानघन। इस ज्ञानमें इतनी र्जाक्त है, इस ज्ञानमें इतनी कला है, इसका इतना महान विकास है कि लोकमें अलोकमें याने समस्त विश्व जो कुछ है, जो सत् है, सब कुछ ज्ञानमें आता है । देखिये–ज्ञान कहीं जाकर नहीं जानता । जैसे कुछ दालानकी चीजें जानना है तो यह ज्ञान उस दालानके भीतर जा जाकर चीजोंको नहीं जानता । उपचारसे लोग ऐसा कहते कि यह ज्ञान दालानमें पहुंच गया, पर वस्तुतः यह ज्ञान कहीं बाहर नहीं जाता, यह अपने ही प्रदेशोंमें रहता और अपनी ही जगह रहकर सब कुछ जानता है। यह ज्ञान सामनेके ही पदार्थको जाने सो बात नहीं, सामना होनेके कारण जाने सो बात नहीं है । हम आप पर एक आवरण है, और ऐसी एक कमजोर स्थिति है कि हम इन्द्रिय ग्रौर मनकी सहायता बिना जान नहीं पाते, ग्रौर चीज सामने है तो उसे जान पाते, यह एक परिस्थिति है मगर ज्ञानका यह स्वभाव नहीं कि चीज सामने हो तब ही जाने, चीज वर्तमानमें मौजूद हो उसे ही जाने ऐसा भी ज्ञानमें स्वभाव नहीं है । ज्ञानका तो स्वभाव है कि कोई वस्तु अगर है तो वह जाननेमें अवश्य आयगी । कोई वस्तु, वस्तु हो तो जाननेमें आयगा, है सो जाननेमें आयगा, कहीं भी हों, पीठ पीछे हों, किसी भी जगह हों। है अगर वस्तु तो जाननेमें ग्रायगी, क्योंकि ज्ञानको देखा । ज्ञान ज्ञान ही तो है । ज्ञानके पीठ नहीं, पेट नहीं, पैर नहीं, इन्द्रिय नहीं, ग्राकार नहीं, ग्रावरण नहीं । ज्ञान तो ज्ञान है । ज्ञानका भीतरी स्वरूप देखो-एक ज्योति एक प्रकाशमय एक आत्मपदार्थ है। उस ज्ञानको फिर यह बिघ्न कैसे हो, यह नियंत्रण कैसे हो कि चीज सामने हो तब ही जाने। ज्ञानको सामना तो चारों ओर है । देहको भुलाकर, इस बुद्धिमें न सोचकर केवल ज्ञानस्वरूपको देखो तो भीतरमें तो यह ज्ञान ज्योतिस्वरूप द्यात्मा है, उसका क्या पीठ, क्या पेट, क्या ग्रामना, क्या सामना । देहको देखकर ही तो लोग कहते हैं कि यह चीज पीठ पीछे रखी है, यह चीज मुखके ग्रागे रखी है। देह है तभी तो आगे पीछे वाली बात कही जाती। आत्मामें तो यह बात न लगेगी। श्रात्मा तो जाज्वल्यमान ज्ञान ज्योति स्वरूप है । उसको तो सब कुछ सामना है । जैसे मिश्रीकी डली उसका क्या ग्रागा, क्या पीछा । जैसे कई चीजें होती हैं ऐसी कि जिनमें या तो ग्रागेके हिस्सेमें, रस नहीं रहता या पीछेके हिस्सेमें, जैसे गन्ना, ककड़ी ग्रादि । तो जैसे इन चीजोमें ग्रागा पीछा हुग्रा करता है, देहमें तो ग्रागा पीछा है ही, मगर एक ग्रात्मतत्त्वमें, एक ज्ञान ज्योतिर्मय पदार्थमें कहाँ तो श्रागा है, कहाँ पीछा है । उसको तो सारा विश्व समक्ष है, सारा काल समक्ष है । ऐसा अनन्त ज्ञान-शक्ति रखने जाला यह आत्मतत्त्व है । उसका हम अनुभव करें ।

### २१६--म्राजीवन स्वभावकी म्राराधना का कर्तव्य---

इस ग्रखण्ड ग्रात्मामें देखो बीत क्या रही है ? उम्र देखो दमादम गुजर रही, मरणके निकट पहुँच रहे हैं । ग्रब हमको कौनसा काम करना चाहिए जिससे यह मानव जीवन सफल कहलाये ? उस पर विशेष ध्यान दें ग्रौर क्या करना चाहिए, क्या करते हैं ? तो जब जिन्दगी बहुत हो जाती ग्रौर सारे नटखट देख लिए जाते, हर तरहकी घटनायें सब ग्राँखोंके ग्रागे गुजर गई तो यह निर्णय हो गया कि बाहरमें मेरे लिए सार कुछ नहीं रखा, कोई गृहस्थ हो तो, व्यापारी हो तो, या कोई किसी कलश २० )

भी लैन का हो, सबको यह अनुभव बनेगा कि बाहरमें कहीं भी मोह करनेसे, चित्त लगानेसे, उप-योग देनेसे इस मेरे ग्रात्माके लिएसारभूत चीज कुछ न मिलेगी । बाहर तो कुछ सार मिलता नहीं । तो जरा एक ग्रपने ग्रापके स्वरूपका ही दर्शन करें, वहाँ सब कुछ मिलेगा। सब कुछ क्या मिलेगा ? निराकुलता मिलेगी । निराकुलता हो सब कुछ है और अनुलता ही सारी दरिद्रता है । एक अपना सहज ग्रंतस्तत्त्व जो एक ज्ञान ज्योति पुञ्ज है उसका ग्रनुभव करें तो सब कुछ मिलेगा । मैं ज्ञान मात्र हूँ, ज्ञानधन हूँ, उस ग्रनन्त चैतन्य चिह्न इस परमार्थ पदार्थका ग्रनुभव करें । यह बात कह रहे हैं, पर प्रारम्भमें हम क्या देखें, क्या समभों, किस तरह इस अखण्ड अंतस्तत्त्व तक आ सकें, उसके लिए व्यव-हारनय उपकारी है । व्यवहारनयसे हम समफते हैं कि आत्मामें गुण हैं, पर्याय हैं, शक्तियाँ हैं, ग्रवस्था है, ग्रौर क्या-क्या गुण हैं, ज्ञान दर्शन, चारित्र, आनन्द । ग्रात्माकी ऐसी खासियत परख करके ग्रात्मा को पहिचाना है । किसे कहते आत्मा ? जो जानता हो सो आत्मा । जानना एक ऐसा प्रधान चिह्न हैं कि जो ग्रासानीसे सबकी समभभें ग्राता है ग्रौर इसीके बारेमें सूक्ष्मसे सूक्ष्म बात भी योगी जनोंके द्वारा ध्येय होती है । कौन नहीं जानता कि यह जीव है मोटे रूपसे ? कोई लड़का म्रगर भीटको लाठी मारे तो देखने वाला शायद कोई न मना करेगा कि ऐ लड़के तू इस बेचारी भीटको क्यों पीटता, पर यदि वह गधा कुत्ता श्रादि को लाठीसे मारे तो देखने वाले सभी लोग उसे मना करेंगे, क्योंकि सब लोग सुगमतासे जानते हैं कि यह जीव हैं । ग्रब उस ही जीवके बारेमें हमको एक बहुत सहज निरपेक्ष विधिसे अंतस्तत्त्वमें चलकर अगर हम समभें तो ग्राखिर समभना होगा वीतराग विज्ञानभाव । वीतराग भी न कहो ग्रात्मस्वभावको । वीतराग तो प्रभु हैं, जिनका राग बीत गया । मगर उस ज्ञान स्वभावको देखें तो वीत राग नहीं, किन्तु ग्रराग है । ग्रराग ग्रौर वीतरागमें फर्क है । स्वभाव है ग्रराग ग्रौर जब साधना बनती है तो उससे होता है जीव विराग । याने जीवको स्वरूपसे जब देखते हैं तो राग द्वेषादिक है ही नहीं । बीतराग का अर्थ है कि राग था अब दूर हो गया । अगर स्वरूपको देखते हैं तो वह अविकारी है । स्वरूपमें विकार नहीं है निर्विकार ग्रौर विकारमें क्या अन्तर है ? प्रभु निर्विकार है, याने किस दृष्टिसे हम देखते हैं ? पर्धाय दृष्टि से तो उस जीवमें विकार था, ग्रव विकार न रहा, निकल गया ग्रौर ग्रविकार के मायने विकःर नहीं ।

( १३७ )

## २१७—परमात्म स्वरूपको और ग्रात्मस्वभावको ग्रविकारता—

परमात्म आरतीमें आप लोग रोज पढ़ते हैं -- ॐ जय जय अविकारी, तो उसमें अविकारीकी उपासना है । अविकारी शब्द ऐसा है कि प्रभुमें भी घटा लो, साधुं सतोंमें भी घटा लो । कहते ही हैं कि उसमें विकार नहीं रहा, और स्वभावमें घटाना हो तो स्वभाव स्वरूप विकारसे परे है, विकारी नहीं है । स्वरूप निविकार नहीं किन्तु अविकार है । स्वरूपको देखकर अगर निर्विकाररूपसे प्रशंसा करें तो वह स्वरूपकी निन्दा हैं । जैसे कोई पुरुष किसी मनुष्यसे कहे कि तुम्हारे पिताजी जेलसे मुक्त हो गए । जेलमें पहुंचे ही न थे मगर ऐसा कोई कह बैठे कि जेल से छूट गए तो बह बुरा मानता कि नहीं, क्योंकि जेतसे छूटनेका अर्थ है कि जेलमें पहले थे अब छूट गए । तो ऐसे ही निर्विकारका अर्थ है कि पहले विकार था अब दूर हो गया । यह पर्यायदृष्टिसे देखा कि यह विकारी है यह निर्विकार, मगर स्वभावदृष्टिसे देखें तो यह अतस्तत्त्व न विकारी है, न निर्विकार, किन्तु अविकार है, विकारका बहाँ अभाव है, तो ऐसा अविकार यह ज्ञानानन्द अनन्त चैतन्य चित्न उसका अनुभव करनेके लिए हम प्रारम्भमें कैसे वहां तक पहुँ चनेका उपाय बनायें, । उसका इस छंदमें सर्वप्रथम निर्देश किया गया है । किसी भी प्रकारसे जहाँ तीनपनेका प्रयोग किया है उस ही ग्रात्माकी बात कह रहे हैं। व्यवहारसे हम वहाँ सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र निरखते हैं ग्रथवा श्रद्धा ज्ञान चारित्र गुण निरखते हैं, उस श्रद्धान ज्ञान चारित्रसे हम ग्रात्माकी पहिचान करते हैं। प्रत्येक जीवमें विश्वास है, उसका रूप व्यक्त हो या ग्रव्यक्त। इस ग्रन्तस्तत्त्वका सहारा लें, इसकी ग्रोर बने रहें, विश्वास कहलायगा कि नहीं कि मुफ्तको ग्रन्तस्तत्त्वमें विश्वास है, शब्दोंसे न बोलें, उसका व्यक्त रूप न रखें, नगर चैतन्यका ग्राश्र्य तो किए हुए है, जो जिसका ग्रालम्बन लेता है, समफना चाहिए कि विश्वास है। विश्वास बिना, श्रद्धा बिना कौन जीव है, ग्रौर जानना सतत बना रहता है ग्रौर चारित्र, रमण करना, प्रत्येक जीवकी ग्रादत है कि कहीं न कहीं रमता रहे। भगवान कहाँ रम रहे? स्वरूपमें। ग्रपने ग्रनन्त ग्रानन्दरसमें लीन है। ग्रज्ञानी कहाँ रम रहा? विषयोंके साघनोंमें बाह्य पदार्थोंमें व निश्चयतः बाह्य पदार्थोंका ख्याल कर करके जो विकल्प बने उसमें रम रहा। तो सूफ, बूफ, रीझ ये जीवोंमें चल रहे हैं। श्रद्धा हुई, सूफ हुई। समझ गए, यह है तत्त्व, उसका ज्ञान कियाकि यह है बूफ। ग्रौर रीफ गए, उसीमें लीन हुए। तो किसी भी प्रकार भी इस ग्रात्मतत्त्वमें तीनपना प्राप्त हुग्रा ग्रौर उससे समफ बनी, ऐसा है यह जीव, फिर भी ग्रपनेमें एक स्वरूपसे चलित नहीं है।

## २१८-एकको ही नानारूपमें देखनेकी कला-

एक होकर भी ग्रनेक रूपमें देखनेको हमारी एक नयकला है । ग्रग्नि किसे कहते ? खाली ग्रग्निकी बात कहो । दूसरी चीजका सम्बंध रखकर बात न बोलना, ग्रग्नि नाम किसका ? तो ग्राप कहीं जलता हुग्रा कोयला उठाकर घर दोगे, कहीं जलती हुई लकड़ी उठाकर घर दोगे, कहीं जलता कंडा उठाकर घर दोगे ग्रौर कहोगे कि ग्रग्नि यह है । तो क्या कहीं गोल, लम्बा, चौड़ा इस तरहका ग्राकार ग्रग्निका होता है ? ग्ररे ग्रग्नि इस लम्बा चौड़े गोल ग्रादि ग्राकारोंको नहीं कहते । ग्रग्नि तो केवल एक दहन स्वभावको कहते हैं। जलन, ताप, , संताप । ग्रौर देखो ग्रग्नि कहीं भी दाह्य य्राकारके बिना नहीं रहती । ग्रग्नि है, ग्रग्निका स्दरूप है, जलन, ताप, गर्मी, दाहकपना, यह ग्रग्नि का स्वरूप है, मगर दाहकपना किसका ? जल रहे कोयले ग्रादिको देखो तो कोयलेके ग्राकार, कंडेके ग्राकार, लकड़ीके ग्राकार, यों नानाकार है । यह भ्रग्नि ईंधनके ग्राकारमें ग्रा गई । वाह्य ग्राकार बिना अग्नि रहती नहीं, मगर यह कोयलेकी अग्नि, यह तृणकी अग्नि, कंडेकी अग्नि ये भिन्न-भिन्न रूप नहीं हैं ग्रग्निके । ग्रग्नि तो एकरूप है, मगर ग्रग्नि दाह किये जाने वाले पदार्थमें निष्ठ रहती है । दाह्यनिष्ठ होनेके कारण जैसे अग्निका परिचय करनेके लिए हम कई बाते कहते हैं ग्रौर गुणप्रधानता से कहते हैं । जो जलाये सो ग्रग्नि, जो प्रकाश करे सो ग्रग्नि, जो भोजन पकाये सो ग्रग्नि, ऐसा देखकर ऐसा कहते हैं, समभाते हैं । मगर, ग्रग्नि मूलमें एकस्वरूप है । ऐसे ही ग्रात्माके बारेमें परिचय कराते हैं, स्वभाव समझाते हैं, सब तरहकी बातें ग्राती हैं, जो जाने सो ग्रात्मा, जो देखे सो ग्रात्मा, जो ग्रानन्द पाये सो ग्रात्मा, जिसमें विकल्प हो जाते है सो ग्रात्मा । यों ग्रात्माको समफनेकी ग्रनेक बातें हैं, जहाँ जिसे शान्ति मिल्ने सो स्रात्मा । यह मनुष्य, यह पशु, यह पक्षी यों आकारके रूपमें कहा, गुणके रूपमें कहा, उसके अनेक भेद प्रमेद है, पर आत्मा मूलमें सहज निरपेक्ष एक है, वह है एक ज्ञान ज्योति पुञ्ज । हम उसका निजी ग्राकार क्या कहें ? ग्राकार बिना ग्रात्मा रहता नहीं, ग्रौर निजी ग्राकार उसका कुछ नहीं । जैसे ग्रग्नि ग्राकार बिना नहीं, निजी ग्राकार कुछ नहीं । उसका परिचय करायेगे तो दहनस्तभावके रूपमें परिचय करायेंगे । आत्माका निजी आकार अपने आपके कारण

( १३८ )

( कलका २० )

#### ( 398 (

ग्राकार क्या है सो बताग्रो ? रहता ग्राकारमें है मगर उन ग्राकारोंका कोई निमित्त है जिससे यह **ग्राकार है, कोई ग्राधार है । स्वयं ग्रात्माने ग्रपना कोई** ग्राकार नहीं बनाया, इसीलिए तो कहते हैं निराकार निरञ्जन, ग्रलख निरञ्जन । ग्राप कहेंगे कि ग्राकार तो बहुत है - पशुका ग्राकार, पक्षीका **ग्राकार, कीड़ा मकोड़ेका म्राकार, मनुष्यका** म्राकार म्रादि । म्ररे उस प्रकारका कर्मोदय है ऐसा शरीर मिला है । जैसा शरीर प्राप्त है उस ग्राकारमें ये जीव प्रदेश फैल गए । यह ही बात सबकी है पक्षी मनुष्य देव ग्रादि की ।

## २१९-ग्रविकार निराकार सिद्ध भगवंतों में ग्राकार का तथ्य-

य्राप कहेंगे कि सिद्ध भगवानके तो देह नहीं है, उनके कर्म नहीं, उनका जो म्राकार बना है उसे तो कह दो कि ग्रात्माका यह निजी ग्राकार है, ग्रपने स्वरूपकी ग्रोरसे ग्राकार है। वैसे तो कहते हैं कि यद्यपि वह ग्राकार ग्रनन्तकाल तक रहेगा, स्थिर है, योगरहित हैं मगर उस ग्राकारका कोई कारण है, तो भाई बात यह है कि जिस आकारमें यह जीव या मनुष्य था, मनुष्य ही तो मोक्ष गया तो जो म्रांतिम भव है, मनुष्यमें जिस म्राकारमें यह मनुष्य रह रहा था वहाँसे निर्वाण हुम्रा, मनुष्यभव छूटा तो दूसरा ग्राकार बननेमें यह एक कठिनाई ग्रा गई कि उस ग्राकारसे छोटा बने तो कैसे बने, ग्रौर उस ग्राकारसे बड़ा बने तो कैसे बनें ? जिस शरीरको तजकर वे निर्वाण प्राप्त करते हैं उस ग्राकारमें ही जीव है जो वहाँसे मुक्त हो रहा, उससे कम हो जाय ग्राकार तो उसका कारण तो कुछ नहीं, कर्म तो दूर हो गए । पहले जो ग्राकार कम बढ़ लम्बे चौड़े ग्रादिक होते थे वह कर्मोदय का निमित्त पाकर शरीरका ग्राश्रय पाकर हुन्रा करते थे । जब कर्मरहित हुए, शरीर रहित हुए तो उस श्राकारसे कम होनेका कोई कारण न रहा, उस ग्राकारसे बड़ा होनेका कोई कारण न रहा सो वही ग्राकार रहा, पर जीवने ग्रपनी ग्रोरसे बिना कोई उपाधि निमित्त कोई बातके ग्रपना कोई आकार पाया हो तो बताम्रो । इसीलिए उसको निराकार कहते हैं ।

### २२०--- नाना रूथों में भी एकता---

) -

आत्मा एकस्वरूप है, ज्ञायक स्वभाव है, चैतन्य स्वरूप है, उसको समभानेके लिए व्यवहार नयसे गुण समझते हैं श्रौर उसमें तीनपना समझा जाता है । तो किसी भी प्रकार बढ़ बढ़कर तत्त्वाभ्यास करके, समझ कर भेदद्ष्टिसे व्यवहारनयसे तीन रूपमें उस ग्रात्माको समभा जिसमें विश्वास है वह ग्रात्मा, जिसमें ज्ञान है वह ग्रात्मा, जिसमें ग्राचरण है, रमण है वह आत्मा । है एक ही ग्रात्मा । उस एक ही श्रात्म्सकी ये कलायें हैं। जैसे कोई पुरुष संतोष कर रहा, ज्ञान कर रहा, ग्राचरण कर रहा तो क्या वे तीन हो गए ? ग्ररे उसकी त्रिरूपता बनी, ऐसे ही आत्मा एक है, उसकी एक त्रिरूपता बनी । समझा है भेदनयसे, व्यवहारनयसे । तो किसी प्रकार तीनपनेको प्राप्त है यह ग्रात्मतत्त्व, मगर ग्रपनी एकतासे गिरा हुग्रा नहीं होता है। ऐसी ग्रात्म-ज्योति महती निर्मलतासे उठ रही है, जिसकी किरणें, जानन, जिस ज्ञानकी एक पहिचान उसकी उछाल, जो निरन्तर उछलता हुआ है, ज्ञान है, निरन्तर जाज्वल्यमान जानता हुग्रा प्रकाशमान रहता है । किसी भी समय उसका काम बंद हुग्रा क्या ? किसी समय द्रव्यमें परिणति दूर होती क्या ? अनन्त चैतन्य वाला जिसकी निर्मलता, जिसका विकास जिसका उछाल निरन्तर उठता रहता है, ऐसे उस ग्रंतस्तत्त्वका हम ग्रनुभव करें, मायने हम समझ लें कि मैं यह हूँ, मैं यह हूँ ग्रन्दरमें ज्ञानस्वरूपको दृष्टिमें रखते हुए ।

( [\$xa : ]) ]

### २२१-- आत्म परिचयकी कृतार्थता--

जो निज को समभ ले कि मैं यह हूँ, वह बड़ा पूज्य पुरुष है, बहुत पवित्र ग्रात्मा है, संसार संकटोंसे छूटने वाला, मोक्ष मार्गमें लगा हुग्रा है । भव्य जीव जानता कि मैं यह हूँ, ग्रन्य कुछ नहीं हूँ ? तो इसका व्यावहारिक प्रभाव देखो—मैं ग्रन्य कुछ नहीं हूँ, मैं शरीर नहीं हूँ, ऐसा ग्रगर निर्णय बसा है तो लोग ग्रगर गाली दें तो उसका उसे बुरा लगेगा क्या ? शरीरको माना कि यह मैं नहीं हूँ ग्रौर शुद्ध चैतन्यस्वरूपको माना कि यह मैं हूँ, जो ग्रमूर्त है तो उसके ऊपर उस गालीका कोई प्रभाव -4 नहीं पड़ता । वह जानता है कि यह तो एक अमूर्त चैतन्य चिह्न अंतस्तत्त्व है, उसे बुरा न लगेगा, यह में चैतन्यस्वरूप हूँ ग्रन्य कुछ नहीं, ऐसी जो दृढ़ता है, ऐसा जो निर्णय है, यह निर्णय इस ग्रात्माको पार कर देता है। इसी निर्णयके बलपर इसी ज्ञान ग्रौर रमणके व्यापारसे जैसे कर्म कटते हैं, दूर होते हैं वैसे ही कर्म कटते हैं, कर्म दूर होते हैं ग्रौर जो जो कुछ बात चाहिये, वह सब बात इन ही एक चैतन्य प्रभुकी उपासनाके प्रसादसे बन जाती है, तो ऐसा श्रपने श्रात्मस्वरूपका ध्यान बनायें श्रौर उसमें अनुभव करें कि यह मैं हूँ, देखो प्रयोगका फल है, गप्पका फल नहीं होता । अपने ज्ञानको इस तरह ढालें, ज्ञानमें ग्रपने स्वभावको इस तरह लें ग्रौर उस ही में यह मैं हूँ, ऐसा ग्रनुभव करें ग्रौर इससे अन्यथावादमें कभी भी भ्रम न करें, ग्रगर ऐसी दृढ़ता है, भोतरमें ऐसा प्रयंग है तो उसके कर्म ग्रवश्य कटेंगे, वह प्रभु ग्रवश्य होगा, संसारके संकटोंसे सदाको छुटकारा पायगा । प्रयोग करें केवल गप्पसे कोई चीज नहीं मिलती ग्रौर जो प्रयोग करने चलेगा उसके बाहरी बातोंसे उपेक्षा होगी । इसीको कहते कि उसने अपनेमें नियंत्रण किया । तो ग्राया ना संयम, ग्राया ना आरित्र । ग्रात्मामें मग्न होनेका तरीका ही है संयम ।

### २२२--ग्रात्मसंयमनके प्रयोगका ग्रनुरोध--

अपनेमें ग्रापका नियंत्रण होनेसे ग्रात्मामें ग्रात्माका ग्रनुभव जगेगा । प्रयोग करें, प्रयोग करने में भी कुछ पराधीनता नहीं हैं जैसे लोग कहने लगते कि मेरे पास धन नहीं तो कैसे घर्म करूँ, ऐसी आधीनता धर्ममें नहीं है, क्योंकि धर्म तो ग्रपने ज्ञानसे अपने ग्रापमें ग्रपने स्वभावका ग्रनुभव करना बस यही प्रयोग है । हम ज्ञानको ऐसा प्रवर्तावें कि हमको यह ज्ञानस्वरूप दृष्टिमें ग्राये और उसी रूप ग्रपना ग्रनुभव बनें । यों समभो जैसे कोई बाबूजी कलकत्ता जा रहे थे तो पासकी सेठानी ग्रायीं । एक सेठानी बोली बाबूजी ग्राप कलकत्तेसे हम.रे मुन्नेको खेलनेका हवाई जहाज ले ग्राना, जो बटन दबानेसे चलता । कोई सेठानो बोली कि बाबूजी हमारे मुन्नेको खेलनेका रेलका इंजन ले आना, जिसमें बटन दबा दो तो चलने लगता । यो किसी सेठानीने कुछ कहा किसीने कुछ । अब वहाँ एक गरीब बुढ़िया दो पैसे लेकर ग्रायी श्रौर ब ली—बाबूजी हमारे ये दो पैसे ले लो, जब ग्राना तो कल-कत्तासे हमारे मुन्नेके खेलनेके लिए मिट्टीका खिलौना ले ग्राना । तो बाबूजी बोले—बुढ़िया माँ, मुन्ना तो तेरा ही खिलौना खेलेगा, बाकी सेठानियाँ तो केवल गप्प करके चली गईं। तो इसी तरह आत्म-संतोष होना ग्रात्मतृष्ति होना, कर्म करना, मोक्षमार्गमें लगना ये सब बातें वही पायगा जो प्रयोग करेगा । संयम से रहे, ज्ञानको अपनेमें जोड़े, सब जीवोंको समान मानें, किसीसे घृणा न करें, अपनेमें श्रहंकार न रखें, मैं तो ज्ञानी हूँ, बाकी तो सब बेवकूफ हैं, यह भाव मिटे इतना प्रयोग करना पड़ेगा अपने आपको अपने अन्दर अपने स्वरूपको निहारनेमे इतना अपनेको विनयवान, होना होगा कि सब जीवोंमें एक रस अपनेको देख लेवे, कहीं किसीसे कोई मोह ममता नहों हो । एक शुद्ध चैतन्यस्वरूपको

( कलका २० )

کر

निरखते हुए, ऐसा ज्ञानका प्रयोग बने, ग्रात्माका ग्रनुभव बने । ग्रात्माका ग्रनुभव केवल गप्पसे नहीं बन सकता । ये तो शब्द हैं, बोलनेमें ग्राते हैं । नाटक खेलने वाले बालक भी तो इस तरहकी कला खेल लेते हैं, वे भी बड़े ऊँचे-ऊँचे कलात्मक ढंगसे शब्द बोल लेते हैं, तो मात्र शब्द बोल लेनेसे काम न चलेगा, बोल लिया कि चिदानन्दका निधान भगवान ग्रात्मा, मगर ऐसा बोलने भरकी ग्रादत बनी रही, केवल ऐसे रटे शब्द भर बोलते रहे तो उससे लाभ क्या । उपयोग करें भीतरमें, उपाय बने भीतरमें, और और जो बातें उपायकी होती हैं वे भगवान सर्वज्ञदेवकी ध्वनि परम्परासे चले ग्राये हुए उपदेशका सब प्रताप है—भाई ऐसे चलो, एसे ग्रध्टमूल गुणोंका पालन करो, धाँच प्रकारके पापोंका त्याग करो, ग्रभक्ष्य न खावो, मिथ्यात्व न सेवो, ग्रात्माको समझो, ग्रात्मामें रमण करो । करना यह ही तो है ढैतसे हटना और ग्रढैतमें ग्राना । ग्रपने ग्रापके स्वरूपमें मग्न होना । प्रयोग करें ग्रीर प्रयोग करके इस तरह जानें कि यह तीन रूप है—दर्शन, ज्ञान, चारित्ररूप, मगर एकस्वरूपता उसने नहीं छोड़ी, जो स्वरूप एक चैतन्यरूप है उस ही रूप ग्रानेको ग्रनुभव करो । ऐसा किए बिना साध्यकी सिद्धि कभी हो नहीं सकती ।

कथमपि हि लभते भेदविज्ञानमूलामचलितमनुभूति ये स्वतो वान्यतो वा ।

प्रतिफलननिमग्नानन्तभावस्वभावैर्मुकुरवदविकाराः संततं स्युस्तः एव ।।२१।। २२२—सर्व उपायोंसे भेदविज्ञानकी लभ्यता—

जो भव्य जीव किस ही प्रकारसे भेदविज्ञानमूलक, ग्रवलित ग्रात्मानुभूतिको प्राप्त करते हैं वे सर्व कुछ जानकर याने ग्रनन्तज्ञानी बनकर वे दर्पणकी तरह स्पष्ट ग्रनन्तकाल तक ग्रविकार रहा करते हैं । यहाँ बताया है कि ग्रात्मानुभव जो होता है वह भेदविज्ञानमूलक होता है, याने प्रथम भेद-विज्ञान प्राप्त करें, प्रत्येक पदार्थं अपने अपने स्वरूपसे है अतएव किसीका अन्य किसीमें प्रवेश नहीं है, किसीका किसी अन्यसे सम्बन्ध नहीं । प्रत्येकमें ग्रन्य सबका ग्रत्यन्ताभाव है । प्रत्येक पदार्थका, एक पदार्थका दूसरे पदार्थमें ग्रत्यन्ताभाव है, तभी तो वे ग्राज तक है। ग्रगर कोई पदार्थ किसी पदार्थसे मिल सकता होता तो यह उसमें मिल गया वह इसमें मिल गया फिर यहाँ कुछ न दिखाई देता, सारा जगत शून्य हो जाता । सब पदार्थ अब तक बने हैं तो यह एक प्रमाण है कि प्रत्येक पदार्थ अपने रूपसे सत् है, पर रूपसे ग्रसत् । बस यही कुञ्जी सब जगह लगाते जावो, भेदविज्ञान बढ़ता जायगा । ये बाहर पड़े हुए पदार्थ क्षेत्रमें भी बाहर ग्रौर ग्रन्य सबसे भी बाहर ग्रौर घरमें रहने वाले परिजन या धन वैभव, ये भी बाहरी क्षेत्रसे भी ग्रलग हैं, ग्रन्य हैं ग्रौर चतुष्टयसे तो ग्रन्य हैं ही ग्रौर ग्रपने साथ यह हुग्रा बँधा हुग्रा शरीर यह भी स्वरूपदृष्टिसे मुफसे ग्रन्य है। मैं जीव हूँ, शरीर ग्रजीव है। मैं अपने स्वरूपसे हूँ, देह अपने पौद्गलिक स्वरूपसे है, यह भेद जाने तब अत्मानुभवका पात्र होता है, ग्रौर जिनके यह भेदविज्ञान नहीं जगा उनकी क्या स्थिति होती है। वे, ग्रन्यकी बात कहें तो जरा अत्यन्त मूढ़ताको बात होगी । यों कहना कि देखो ऐसे ग्रज्ञानी पड़े कि जो मकानको ग्रपना मानते कि मैं एकमेक हूँ, इसको चर्चा ही न करना चाहिए—क्योंकि यह तो इतने अत्यन्त भिन्न पदार्थ हैं, जो ग्रावाल गोपालके समभमें ग्रा रहे, वे तो ग्रत्यन्त भिन्न हैं ही । मगर हम, इस समय यह है क्या ? यह तीन पदार्थोंका समूह है, यह पिण्ड, यह पर्याय । कौनसी वे तीन चीजें हैं ? शरीर, कर्म ग्रौर जीव । हम ग्राप सबमें ये तीन बातें हैं जो एक क्षेत्रावगाह है, बंधनबद्ध है। हम कहीं जायेंगे तो ये तीनों बैठे हैं तो तीनों बैठे हैं । श्रभी श्रापसे कहें कि देखो तुम शरीर तो नहीं हो ना ? सो शरीरको तो वहीं

( 888 )

( समयसार कलश प्रवचन प्रथम माग )

पड़ा रहने दो, ग्राप यहाँ जरा खिसककर ग्राजाइये । तो ग्राप ग्रा नहीं पाते, ऐसा बन्धन है । फिर भो समफें कि यहाँ तीन जातिके पदार्थ हैं । एकके स्वरूपका दूसरेमें ग्रत्यन्ताभाव है । मैं जीव हूँ, देह पौद्गलिक है, कर्म पौद्गलिक है । २२४—ग्रज्ञानीकी देहात्मबुद्धि—

अज्ञानी जीव ऐसा भी नहीं मान पाता कि जो यह देह है सो मैं हूँ। वह तो देहात्मबुद्धि करता । वह इतना भी भान नहीं रखता कि यह देह है जौर यह मैं हूँ । देखों इसमें भी ग्रज्ञानमें कमी हो जाती है। कोई ऐसा कहे कि यह तो देह है जौर यह मैं हूँ तो उसका पूरा ग्रज्ञान न कहलायगा, 🗸 क्योंकि उसने कबूल कर लिया कि यह देह है और मैं कुछ हूँ। इसमें पूर्ण अज्ञान नहीं कहलायगा। जो यह देह है सो मैं हूँ, ऐसा न कहकर देहमें ही मैं का अनुभव करे । यहाँ है अज्ञान सारा । जैसे कोई कहता है कि मकान मेरा है तो इसमें कुछ बड़ा ग्रज्ञान नहीं है। क्योंकि उसने समभा कि मकान मकान है श्रौर मैं मैं हूँ। मगर कोई मकानमें ही ऐसा श्रनुभव करे कि मैं मकान हूँ तो यह सबसे बड़ा अज्ञान है । मगर ऐसा तो कोई नहीं करता । सबके प्रकाश चल रहा । मगर यहाँ मूलमें देखो देहमें श्रज्ञानीकी ऐसी बुद्धि रहती है । यह देह मैं, ऐसा नहीं कहता योंही इससे थोड़ा ग्रज्ञानमें कमी ग्रा जायगी, सो ऐसा नहीं कहता ग्रतानी । किन्तु जो देह है सो ही हूँ ऐसा मानता है । यह तो ज्ञानीकी भाषामें कह रहे है कि ग्रज्ञानी ऐसा मानता है कि जो देह है सो मैं हूँ। यह ज्ञानीकी भाषा है अज्ञानी की नहीं कि जो ऐसा सोचता है स्रज्ञानी कि जो देह है सो मैं हूँ, वह इस ही का अनुभव करता है <mark>देहका</mark> ग्रलग भान नहीं । जैसे उदाहरण लो—एक घड़ा बना तो घड़ेका ग्राकार होता है कम्बुग्रीवा-कार । याने नीचे कम चौड़ा, बीचमें ज्यादह चौड़ा ग्रौर ऊपर फिर कम चौड़ा, इस प्रकारका ग्राकार होता है घड़ेका । तो ग्रब जो त्राकार है, जो रूप है उस ही को निरखकर जैसे हम कहते घड़ा । ऐसा तो नहीं कहते कि घड़ेमें यह ग्राकार ग्रा गया, घड़में यह रूप ग्रा गया? नहीं। जो रूपसमुदाय है जो ग्राकार है उसीको जैसे हम घड़ा बोलते है वैसे ही ग्रज्ञानी जन इस देहको आत्मा बोलते हैं। पर कोई ऐसा समभक्तर नहीं बोलता कि यह देह है ग्रौर यह मैं हूँ, इसमें ग्रंधकार पूरा नहीं आया । ग्रंघकार यहाँ बस रहा है कि जैसे ज्ञानी जन ज्ञानमात्र स्वरूपमें मैं हूँ ऐसा अनुभव करते हैं ऐसे ही अज्ञानीजन इस देहमें मैं का अनुभव करते हैं । देहमें ग्रौर ग्रात्मामें एकत्वकी बुद्धि तन्मयताकी बुद्धि रखते हैं वे जीव श्रात्माको जानेंगे क्या ? ग्रात्माका ग्रनुभव कर सकेंगे क्या ?

२२४--भेदविज्ञानमूलक ग्रात्मानुभवका कल्याणार्थीका सर्वप्रथम कर्तव्य---

सर्वप्रथम कर्तव्य यह कह रहे कि किसी भी प्रकार भेदविज्ञान करना चाहिए । तत्त्वाभ्यास करके, पढ़कर, उपदेश सुनकर, मनन करके भेदविज्ञानका काम कर लेना चाहिए । यहाँ भी तो लोग जिस कामको जरूरी समभते हैं उसे पूरे तौरसे पूरा करनेका प्रयास करते हैं । तो एक ग्रात्मतत्त्वको जानने के लिए हमें चारों ओरसे प्रयास करना चाहिये । वाचना, पृच्छना, ग्रनुप्रेक्षा, ग्राम्नाय, धर्मोंपदेश ग्रादिक करके ग्रात्मतत्त्वको जान लें । देखो ज्ञानको संकुचित बनानेका निर्णय ग्रभीसे न रखें कि हमको तो बस ग्रात्माकी बात जानना है, ग्रौर कुछ नहीं समभना । न कर्मोंका स्वरूप जानना, उसमें न गुणस्थान मार्गणायें समझना । सो प्रमाद न करें इन्हें समझनेसे इस ग्रात्माकी समभ ग्रौर ग्रधिक बनती है तथा जो इनको भलीभाँति नहीं समभता वह ग्रात्माको नहीं समभता । ग्रापका परिचय बढ़िया कब होता जब, जान जायें कि ग्रापका ग्रमुक नाम है, ग्रमुक जगहके हैं, ग्रमुक परिवारके हैं-जब हम सब ग्रोरसे परिचय करते

### ( १४२ )

( कलका २१ )

तो हम ग्रापका पूरा परिचय पा लेते हैं और भीतरी परिचय भी पा लेते हैं, ऐसे ही ग्रात्माकी जब सब बात समभमें ग्रायगी कि ग्रात्माके साथ इस शरीरका क्या सम्बंध बन रहा, कर्मका कितना बंध**त** है, एक साधारण तौरसे कह दिया कि य्रात्मा कर्मसे बँवा है । य्रौर विशेष ढंगसे समफना कि जोवमें कार्माण वर्गणायें हैं, शरीर पौद्गलिक चीज है, कर्ममें प्रकृति स्थिति, प्रदेश, अनुभागकी परिणति आ जान। यह उनका एक काम है । और वह कैसा अनुभाग होता है, उसका उदय होता है तो कर्ममें क्या बात होती है, किस तरहकी स्थिति होती है ग्रौर उसका सन्निधान पाकर जीवमें क्या नैमित्तिक दशा होती है, यह सब परिचय जब होता है तो आत्मा और अनात्माका बहुत विश्वद परिचय होता है। षन विभावोंसे उपेक्षा होती है । ग्रौपाधिकभाव है । सर्व परिचयके कारण अनात्मतत्त्वसे हटकर ग्रात्म-तत्त्वमें लगना यह सब शिक्षा मिलती है । प्रयमानुयोग, करणानुयोग, चरणानुयोग, द्रव्यानुयोग सभीका यही उपदेश है कि ग्रनात्मतत्त्वसे हटकर ग्रात्मतत्त्वमें उपयुक्त होना । हटना और लगना ये दो बातें करना है । विभावोंसे हटना ग्रौर स्वभावमें लगना । तो देखो लगनेकी कुञ्जी है निरखना ग्राश्रय करना । श्रौर हटनेकी कुञ्जी है श्रसारता समझना । जो पुरुष विभावोंको ग्रपनी चीज न समझेगा, विभावोंको परभाव समर्भगा, ग्रात्मासे पृथक चीज समर्भगा लावारिस समर्भगा, पौद्गलिक चीज समफेगा, वह इन विभावोंको ग्रसार जानकर उनकी अपेक्षा कर देगा, और स्वभावको ग्रपनी चीज समझकर उसमें लगनेका काम करेगा । हटना और लगना ये दो काम पड़े हैं । विभावसे हटना, स्वभाव में लगना । यह बात कब बनेगी जब भेदविज्ञान प्रकट होगा । तो भेदविज्ञानसे क्य, क्या क्या समफता ? जितने पर मत् हैं जितने पर पदार्थ हैं उनसे तो निराला हूँ ही मगर परपदार्थका सन्निघान पाकर श्रात्मामें जो परिणति बनती है उस परिणतिसे भी मैं निराला हूँ। किसका लक्ष्य किया तब समफा कि मैं निराला हूँ ? एक निस्पेक्ष सहज चैतन्यस्वरूपका । बस वह मैं हूँ, इसके अतिरिक्त जो हममें अन्य भाव आते है, परभाव आते हैं, परभाव होते हैं वे मैं नहीं हूँ। भेदविज्ञान करें। सार बात म्रात्मानुभव है ।

( १४३ )

२२६-कवायोंकी मन्दताका प्रभाव-

आत्मानुभवके लिए कषायोंका बलिदान करना आवश्यक है? देखो भेदकषाय रहेंगे तो उसका प्रताप यह होगा कि अनन्तानुबंधी मिथ्यात्व, सम्यग्मिथ्यात्व, सम्यक् प्रकृति, जो सम्यक्त्व घाती कर्म प्र2 तियाँ है उनका उत्पादान, क्षय, क्षयोपशमकी अवस्था होती है। आखिर कर्म और जीव दोनों में परस्पर निमित्तनैमित्तिक भाव है। आत्माके के मंदकषाय तत्वाभ्यास आदिकका निमित्त पाकर ऐसे सद्भावोंका निमित्त पाकर कर्मोंसें उपशम आदिक अवस्था बनती है और कर्मोंका उपशम आदिक अवस्थाका निमित्त पाकर जीवमें सम्यक्तव उत्पन्न होता है। आखिर कोई एक आरेसे निमित्तनैमित्तिक नहीं है, यह कर्मकी ओरसे ही है इतना ही नहीं और जीवकी आरेसे भी है अन्यथा कर्मक्षय होता है इसका क्या कारण है सो बताओ? इसलिए कोई ऐसा प्रमाद करे कि हमें कषायमंद करनेसे क्या फायदा? त्याग करनेसे क्या फायदा? व्रत्त उत्पन्ना संकरनेसे क्या फायदा? सम्यक्त्व होगा। तो अपने आप संयम चारित्र आदि हो बैठेगा। इनका नंबर तो बादमें आयगा, ऐसा सोचकर प्रमाद करें तो सम्यत्व होना भी मुश्किल हो जायगा क्योंकि सम्यवत्वके निमित्त है ७ प्रकृतियोंके उपक्षम, क्षय, क्षयोप-शम । उनका निमित्त है तत्वाभ्यास करना, धर्मवात्सल्य करना, विनय करना आदिक जो सद्भांव है बह कर्मकी शान्तातका कारण होता है, उन कारणोंको तो कर दिया अलग सोच डाला जो होना ( 888 )

(समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

X

होगा सो हो लेगा इससे फायदा क्या है, तो बताय्रो शुरूग्रात कहाँसे करे फायदा सबसे है ? हाँ किसी के अज्ञान है, मिथ्यात्व है ग्रव्वल तो कोई जानता नहीं जैसे बड़े बड़े मुनियोंको कभी वे बड़ा तपश्चरण भी करते पर कहो उनके सूक्ष्म मिथ्यात्व रह जाय, वे तक भी नहीं जानते' तो एक तो इसका पता नहीं, लेकिन अज्ञान भी हो, मिथ्यात्व भी हो और कोई मंद कषाय करे, ज्रतपालन करे, कुछ त्याग वृत्ति आये, इसके बिना गुजारा किसीका नहीं होता, तो उसमें मंद कषाय होनेसे उसे फल तो कुछ मिलेगा । तत्काल फल तो यह है कि पुण्यबंध होता, उसको अच्छी गति मिलती । हाँ मोक्षमार्ग नहीं मिलता, पर धर्ममार्गमें लगनेका अवसर तो मिलता । तो शुभमें अशुभकी अपेक्षा नुकसानहीं पड़ता । २२७--ज्रत संयमके पालनका प्रभाव--

कोई कहे कि जो बत पाले सो ग्रज्ञानी है, ऐसी बात चित्तमें न रखना । जिससे जितना ब्रत संयम बने सो करे । हाँ अगर कोई स्रज्ञान म्रवस्थामें करता है तो उसके मोक्षमार्गकी बात तो न बनेगी, मगर उसके वे ब्रत, तप, संयम काममें न त्रायें सो बात नहीं । मानो एक ग्रच्छे कुलमें उत्पन्न हुग्रा पुण्यके प्रतापसे ग्रौर ग्रच्छे कुलमें धर्मका बातावरण मिला तो ग्राज मोक्ष मार्गका लाभ नहीं है, पर आगे तो हो जायगा, ग्रौर उसका जो मंद कषाय रूप परिणाम है उससे उसे तत्काल संतोष होता। जो ग्रपनी कुल परम्परा है, समय समयपर ब्रत विशेष करना, त्याग करना, ग्रष्ट मूल गुण घारण करना, सप्त व्यसनोंका त्याग करना, हिंसा, भूठ, चोरी आदि पापोंका त्याग करना, इन बातोंमें यह न समभें कि व्यवहारकी बातें हैं इसलिए भूठ है। या जब सम्यक्त्व नहीं है तब ब्रत करना पाप है, व्यर्थ है, भूठ है, ऐसी बात चित्तमें न लायें । जितना बने करें, भीतरमें तत्त्वाभ्यास करके ग्रात्मा ग्रौर ग्रनात्मा के बोधका उद्यम तो करना ही है ग्रौर बाहरमें, ग्रुपने शान्तिपथके पथिक श्रावकजन ग्रष्टमूल गुणमें बढ़ें । सप्तव्यसनका त्याग, रात्रिभोजनका त्याग, गुरुजनोंके प्रति विनयका भाव, उनसे घृणा न करना, उनके प्रति भीतरमें प्रमोद बनाना, जैसे बने उन गुरुजनोंकी सेवा ग्रादिक करना ये सब व्यवहार धर्मके काम हैं । इन व्यवहारधर्मके कामोंमें कोई लगा रहेगा तो वह कभी अपने हितका अवसर तो पा लेगा । जैसे हम ग्राज कुछ जानकार हुए इस निश्चय तत्त्वके समक्तने वाले हुए हैं, ग्रात्माका निरपेक्ष सहज स्बरूप क्या है, तो यह स्थिति ग्राप बताग्रो क्या जन्म होते ही पा ली थी ? ग्ररे क्या बचपन में माता पिताके साथ मंदिरमें न आते थे ? क्या माता पिता जैसा विनय न करते थे । प्रभुके समक्ष, क्या हम ग्राप बचपनमें माता पिताकी नकल न करते थे ? धीरे धीरे बड़े हुए, कुछ विशेष ज्ञान बढ़ा, फिर और विशेष ज्ञान बढ़ा । भ्राज कोई पंडित हुग्रा, त्यागी हुग्रा, ज्ञानी हुग्रा, जिसने जितना ज्ञान पाया वह बचपनसे ही सीखते सीखते ग्राज इस स्थितिमें ग्राया ना । तो ऐसे ही सबको रीति बताग्रो, पाप त्यागो, ग्रपने ग्रात्माका स्वरूप पहिचानो, अन्तस्तत्त्व पहिचानकर फिर ग्रागे मोक्षमार्गका कार्य करा, जिसमें जीवनकी सफलता है ।

२३०—ग्रात्मानुभवसे दुर्लभ नरपर्यायके क्षणोंकी सफलता—

यहाँ ग्राचार्यदेव कहते है कि किसी भी प्रकार हो, आत्मानुभूति प्राप्त कर लें। यह ग्रावश्यक है कि यह निर्णय बनावें कि जितने भी पदार्थ हैं वे सब ग्रत्यन्त ग्रन्य सबसे पृथक् हैं। जीव कितने हैं ? ग्रनन्तानन्त । पुद्गल ग्रगु कितने हैं ? ग्रनन्तानन्त । धर्म द्रव्य कितने हैं ? एक, जिसको ग्रन्य दार्शनिकोने पहिचान ही नहीं पाया कि धर्म द्रव्य क्या होता । ग्रवर्म द्रव्य एक । काल द्रव्य ग्रसंख्यात । ग्राकाशद्रव्य ? एक । इन सबमें एक द्रव्य चाहे सजातीय हो चाहे विजातीय हो, याने एक जीव पुद्गल ( कलका २१ )

ग्रादिक समस्त द्रव्योंसे भिन्न है, प्रत्येक परमाणु ग्रन्य सबसे भिन्न हैं, ग्रस्तित्व उसका सबसे निराला है । प्रत्येक परमाणु जीवादिक समस्त पदार्थोंसे न्यारा है । जो सत् है वह ग्रपने स्वरूपसे है, पररूपसे नहीं है। जब ऐसी बात है तब यह बुद्धि क्यों लगाते कि हमने किया। एक परमाणुका दूसरा है क्या कुछ ? एक परमाणुका जीवादिक है क्या कुछ ? एक जीवका अन्य कोई है क्या ? एकका दूसरा कुछ भी नहीं है, ऐसी बात दृष्टिमें ग्राये तो वह ज्ञानप्रकाश है ग्रौर वह सम्यग्ज्ञान प्रकाशका विकास है, मैं जीव हूँ, ज्ञानमात्र हूँ, इसीको सोचें, तो अन्य सब कुछ भूल जायेंगे । मैं देह नहीं हूँ, मैं ज्ञानमात्र, ज्ञानघन ग्रानन्दस्वरूप हूँ। किसीने क्या उसको पकड़ा ? क्या इसको कोई देख सकता है ? क्या इसका कोई नाम है । देखो दिखनेमें यह ग्राता नहीं, नाम इसका है नहीं, ग्रौर नाम भी इसका है तो वह नाम है जो सबका नाम है । इसका म्रलग करके नाम नहीं है । तो भला जिसका कुछ म्रलगसे नाम नहीं है, जो दिखता नहीं है इस मेरेका कोई दूसरा पदार्थ क्या बिगाड़ करेगा ? दूसरा जीव क्या बिगाड़ करेगा ? बिगाड़ तो हम ग्रपने ग्राप ग्रपना करते हैं, क्योंकि दूसरे लोग मुफे देखते नहीं ग्रौर मुझे जानते नहीं । तो दूसरेसे मेरेमें क्या बिगाड़ हो सकता ? बिगाड़ होता है खुदकी कल्पनामें । जान लिया, ग्ररे इतने लोगोंके बीच मुझे ग्रमुकने यों कह डाला, देखो उसकी दृष्टि सब ग्रोर भ्रान्त बन गई। इन लोगोंने, इनके बीचमें, मुफको ? न वे लोग इसे पहिचानते, न इन लोगोंके बीचमें उनकी पहिचान न अपनेकी पहिचान, और क्या कह दिया, न उसकी पहिचान । वस्तुकी सही पहिचान कुछ है नहीं और घवराहट सारी बन रही । जब जान लिया जाय कि प्रत्येक पदार्थ ग्रयने ग्रपने स्वरूपसे सत् हैं, किसीका किसीसे सम्बन्ध नहीं, ऐसा जो ईमानदारीसे जाने, अभीसे पक्षको छोड़े, वास्तविक मैं में मैं का ही ग्रनुभव करे ग्रौर उस ग्रंतस्तत्वके, उस मैं के विकासमें जो लगें उन्हें इस ही ग्रात्मत्वके नातेसे देखना चाहिये ग्रौर जिसने उस ग्रात्मस्वरूपका विकास किया है वह <mark>ग्रात्मत्वके नातेसे उ</mark>स विकासमें भक्ति करेगा ।

( १४४

)

# २२९—ग्रात्मत्वके नातेसे ग्रात्मज्ञकी देव गुरुमें भक्ति—

त्रात्मत्वके नातेसे है ग्रात्मविकास करने वालेकी प्रभुमें भत्ति । इस नातेसे पंच परमेष्ठियोंका ग्रादर है न कि हमने जिसे मान लिया, हमारा तो वह है और कोई नहीं । इस नातेसे जो चलता है उसने अपनेको कुछ ग्रनुभवा हीं नहीं ग्रौर न वह ग्रपने सहज स्वरूपके ग्रनुभवको कर सकता है । ग्रात्मत्वका नाता देखो, व्यक्तित्बका नहीं । णमोकार मन्त्रमें व्यक्तिको नमस्कार नहीं है, णमोकार मन्त्रमें गुणको नमस्कार है, ग्रात्मविकासको नमस्कार है । तो ग्रात्मविकासके नातेसे अपना धर्ममें कदम बढ़ाइये धर्म ध्यान बढ़ावें, व्यक्तित्वके नातेसे नहीं, तब ही हम ग्रात्मानुभवके पात्र बन सकते ।

## २३०---ग्रात्मज्ञताके ग्रभावमें नरजीवनकी सफलता---

इस दुर्लभ जीवनमें यदि आ्रात्मानुभवकी पात्रता न बन सकी, आ्रात्मानुभव न बन सका तो यहाँ भी कल्पित स्वजनोंके प्रति जो सब भवोंमें करते ग्रा रहे थे उसीग्रनर्थतामें यह भव भी व्यर्थ गमा दिया जायगा। जैसे एक दृष्टान्तमें कहा है कि कोई एक ग्रंधा सिरका खुजैला चला ग्रपनी आजीविका चतानेके उद्देश्यसे एक नगरकी ग्रोर। वह नगर चारों ग्रोर कोटसे घिरा हुप्रा था। उसमें कोई दो या चार दरवाजे थे, जिनसे उस नगरके ग्रन्दर प्रवेश हुग्रा जाता था। तो वह ग्रंधा कोटकी दीवाल पकड़ कर उसके किनारे किनारे चलता जा रहा था। वह जानता था कि जब हमें फाटक मिल जायगा तो इस नगरमें प्रवेश करके ग्रपनी आजीविका चलायेंगे। पर हुग्रा क्या कि वह पैरोंसे तो बराबर चलता

#### ( १४६ )

#### (समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

जाता, चलना बंद नहीं करता, पर ज्योंही दरवाजा ग्राता त्योंही वह सिरकी खाज खुजाने लगता । चलना बराबर जारी रखता । ग्राखिर दरवाजा निकल जाता । वह सिरका खुजैला ग्रंघा नगरके अंदर प्रवेश न कर सका । ठीक ऐसी ही दशा इन मोही ग्रज्ञानी जनोंकी है । इनके विषय और कषायोंकी खाज लगी है । ये खाज खुजाने वाले लोग जब खाज खुजाते है तो उन्हें ऐसा लगता कि दुनियाका सारा ग्रानन्द इस खाज खुजानेमें है, वह एकतान होकर कुछ ग्रानन्द विभोरसा होता हुग्रा खाज खुजाता है ग्रौर जैसे ही खाज खुजा चुके तो उसके बाद बड़ी वेदना होती है । तो जैसे उस बेदना भरी खाजके खुजानेमें भी लोग बड़ा मौज मानते ऐसे ही इन विषय भोगोंकी खाजको खुजानेमें भी वे बड़ा मौज मानते, पर ये विषय कषाय भोगनेके बाद फिर क्या होती है इस जीवकी दशा सो तो विचारो । बड़ी खराब दशा हो जाती है सो सब जानते हैं । तो यह जीव जैसे विषय कषायोंकी खाज खुजाता ग्राया ग्रनादिकालसे, वही खाज इस भवमें भी खुजाया, निष्पक्ष न हो सका । ग्रात्मत्वका नाता न रख सका ग्रपने चित्तमें ग्रौर देखिये कुछ धर्मका वेश रखकर भी केवल एक व्यक्तित्वका ही पक्ष रखा तो वह आत्मानुभवका पात्र नहीं है, नहीं है, नहीं है । क्योंकि भीतरमें एक शल्य लगा रखो वह शल्य ग्रात्मानुभव नहीं होने देती । उस शल्यको मिटावें, ग्रात्मस्वरूपको देखें । २३१–सहज परमात्मतत्त्वके नातेका प्रसार–

भैया ! ग्रात्मत्वके ही न तेसे जगतके जीवोंको देखें । पंच परमेष्ठीके पदोंका ग्राधार क्या है, जिसने आत्मविकास इतना किया कि अरहत हुए इतना किया कि मुनि, इतना किया कि सिद्धपद को प्राप्त किया । इस तरह बात्मतत्त्वके विकासके नातेसे पंचपरमेष्ठीको भक्ति जगे और समस्त प्राणियोंमें मैत्रीभाव जगे तो वह प्राणी म्रात्मानुभव कर सकता है । इसके लिए जरूरी है कि प्रत्येक पदार्थका सही स्वरूप जानें, भेदविज्ञान उत्पन्न करे, उसके ग्राधारपर फिर अभेद ग्रात्माका ग्रनुभव करें, ग्रात्मा-नुभवकी प्राप्ति होगी । उस ग्रात्मानुभव का क्या स्वरूप है ? ग्रधिक नहीं कहा जा सकता । वह तो एक ग्रनुभवककी चीज है । ग्रगर कुछ शब्दोंमें कहें तो इतना कह सकते कि वह एक निराकुल, निवि-कल्प ज्ञानानुभवकी स्थिति है । उसको जो लोग किसी प्रकार प्राप्त कर लेते हैं वे स्वभावतः ही, ऐसे सदा निर्विकार रहते, ग्रौर उनका स्वभाव क्या बन जाता है कि परमात्मतत्वकी स्थितिमें समस्त ज्ञेय, तीन कालवर्ती समस्त पदार्थ प्रतिफलनमें निमग्न हो गए मानो अनन्त पदार्थ, ऐसा उनका स्वभाव चल रहा । परमात्मा उस स्वभावरूप रहता है फिर भी दर्पणमें जैसे कितने ही प्रतिबिम्ब ग्रायें पर दर्पण गंदा नहीं बनता । दर्पणमें कीचड़, आग, धूल, रंग आदि सबके फोटो आ रहे इतने फोटो आनेपर भी दर्पण अपने स्वच्छ स्वभावको नहीं तजता । वह दर्पण सारे प्रतिविम्ब होनेपर भी निर्विकार है इसी प्रकार जगतमें परमात्मामें सब पदार्थ प्रतिजिम्बित हो रहे हैं याने सबको जान रहे हैं, ज्ञेयाकार परि-णमन चल रहा है फिर भी वे ग्रविकार हैं, क्योंकि मोहकी वहाँ सम्भावना नहीं है, उससे वे दूर हैं 👎 इसलिए वे निर्विकार हैं।

त्यजतु जगदिदानीं मोहमाजन्मलोढं, रसयतु रसिकानां रोचनं ज्ञानमुद्यत् ।

इह कथमपि नात्मानात्मना साकमेकः किल कलयति काले क्वापि तादात्म्यवृत्तिम् ।।२२।। २३२—श्रन।दिसे श्रज्ञानवज्ञीसूत जीवका मोहास्वादमें रमण—

इस जीवने जन्मसे, जन्मसे ही क्या, जबसे जीवका जन्म हुग्रा, क्या कभी जन्म हुग्रा ? नहीं । जबसे जीवका सत्त्व है । क्या कभी सत्त्व हुग्रा ? नहीं । ग्रनादिसे ही सत्त्व है । तो इस जीवने ग्रनादि

( १४७ )

( क लश २२ )

से ही मोहका स्वाद लिया । क्या कर रहा यह ? पर्याय पर्यायमें मोहका ही स्वाद लिया । पञ्चेन्द्रियके विषयोंका सेवन, वहाँ भी मोहयुक्त होकर सेवन किया । यह भी न जान पाया कि कोई भी जीव पर पदार्थोंका सेवन कर ही नहीं सकता । एक द्रव्य दूसरे द्रव्यका कभी अनुभव करता ही नहीं । हाँ इस समय एक बद्धदशा है ग्रौर इस समय जो एक परिस्थिति बन गई है कि हम इन्द्रियोंसे इन खिड़कियोंसे ही जान सकते हैं, ऐसी ही हालत है कि इन्द्रिय द्वारा बाह्य पदार्थोंके रसस्वादका ज्ञान किया जा रहा है, बस उस स्वादमें, उस विषयमें इसको मोह है । यह ही मैं हूँ, उससे पृथक् नहीं मानता । ऐसा यह ग्रपना ही विभाव चखता चला ग्राया है । बाह्य पदार्थोंको तो यह परख नहीं सकता किन्तु ग्रपने ही विभावका स्वाद लेता आया है, मौज लेता म्राया है । ऐसी इस जीवकी दशा म्राज भी है । थोड़ा बहुत धर्मकी बात भी सोच लिया तो उस धर्मके प्रसंगमें भी मोहका स्वाद लिया जा रहा है । इस विढंगी रीतिसे संसारमें भ्रमण करते चले ग्राये हैं । तो सबसे भिन्न ज्ञानमात्र ग्रंतस्तत्त्व है, यह ही मेरे लिए ग्राराध्य है, यह ध्यानमें रखें ग्रौर उस ग्रंतस्तत्त्वकी जो जो भावना बनाये, साधना बनाये वह वह मेरे लिए साधने योग्य है ऐसा ही निश्चय करें। कभी इस जीवकी भावना भी हो कि मुफे कल्याण चाहिये तो वहाँ भी स मीचीन तरीकेसे नहीं चल रहा जीव । कभी इस मजहबमें गया, कभी इस पार्टींमें गया, बस वही मेरा ग्राराध्य है, वही मेरा धर्म है यह दुराग्रह रहा । ग्रंतस्तत्त्व ही मेरे लिए ग्राराध्य है यह बात खतम हो गई । ग्रंतस्तत्त्वका ग्रर्थ है सहज निरपेक्ष निज स्वभाव । सो ग्र तस्तत्त्वका विकास करने वाला जो ग्राश्रय है उसकी दृष्टि खतम हो गई, क्योंकि जहाँ पक्ष है, किसी पक्षसे मोह है वहाँ अंतस्तत्त्वकी सुध नहीं होती । फिर वह द्वैत क्यों हुया ? कोई घृणाके योग्य है, कोई पूजनेके योग्य है, कोई इष्ट हैं, कोई अनिष्ट है । इसे कहते हैं व्यावहारिक ग्रौपचारिक । इस मुद्रा में रहने वालेको द्वैत बुद्धि क्यों जगी ? मोहका स्वाद लिया जा रहा है, इसी तरह अन्य जीव जिनको ग्रात्माकी बात ही नहीं मालूप, जिन्होंने धर्मकी बात ही नहीं सुना वे मोह मोहमें ही सने हैं। इस जीवने ग्रव तक किया क्या ? ग्रनादिकालसे एक मोहका ही स्वाद लिया। मोहको ही चाटता रहा। लीढ शब्द लीड् धातुसे बनता है ग्रौर लीढ शब्दका ग्रर्थ बताया गया चाटना । ग्राज तक इस जीवने ऐसा ही किया । ग्राचार्य देव कहते हैं ग्ररे भाई इस मोहके चाटनेका ही स्वाद ग्रब तक तू लेता रहा, पर बता तुझे श्रब तक शान्ति मिली कि नहीं । अरे इस मोहके स्वादमें तो कल्पित सुख ही मानता रहा । इसको वास्तविक सुख मिले तो फिर दुःखके उपभोगकी चेष्टा ही न हो । मगर यह तो एक कल्पित सुख जो इस समय की परिणति है उसकी ही बार बार ये वासना बनाते हैं, मोहका स्वाद लेते हैं, बस उसीका स्वाद लेते हैं। इस मोहके स्वादमें कुछ सार नहीं, स्वाद तो उस ज्ञानका लेना चाहिये जो ज्ञानके रसिक पुरुषोंको रुचता है। अन्य जीवोंको जिन्हें ग्रात्माके प्रसंगकी कुछ बात ही नहीं मालूम वे धर्मके नामपर कुछ नहीं बढ़ पा रहे । वे तो महा मोहसे ग्रस्त हैं, इस जीवने ग्रब त वया किया ? ग्रनादिकालसे यह जीव मोह मोहका ही स्वाद लेता रहा ।

२३३---मोहका स्वाद छोड़कर सहजज्ञानस्वभावके क्रनुभवका स्वाद लेनेका उपदेश---

भैया यदि हित चाहते हो तो विचार कर इस मोहके चाटनेमें, स्वाद लेनेमें ग्रगर शान्ति मिल पायी हो तो बता । कल्पित सुख भी ग्रगर मिला होता तो ग्रब तक तो बहुत ग्रधिक सुख मिल जाना चाहिए था, क्योंकि ग्रनन्तकाल बीत गया इस मोहका ही स्वाद लेते हुए । सो, यद्यपि यह एक क्षणकी परिणति हैं तो भी बार बार ये मोही उसीकी वासना बनाते हैं, मोहका स्वाद लेते हैं । इस मोहके स्वादमें सार कुछ नहीं । हे भव्य, उस ज्ञानका स्वाद लिजियेके जो ज्ञानके रसिक पुरुषोंको चता है । परम स्वाद इस ज्ञानवृत्तिमें ही है । ज्ञानका स्वाद लो, ग्राचार्य संतोंने उस ज्ञानका स्वाद लेनेका उपाय बताया है । एक यह श्रद्धान हो कि मैं ग्रात्मा ज्ञानमात्र हूँ, ग्रन्थ कुछ नहीं हूँ । न कोई परपदार्थ मैं हूँ, न शरीर मैं हूँ, न कषाय मैं हूँ, न विभाव मैं हूँ न कषाय ग्रौर विभाव । ये मलीन पर्याय क्यों कहलाते ? यो कि ये सब पौद्गलिक कर्मकी छाया हैं, ये पौद्गलिक हैं, नैमित्तिकभाव हैं, ग्रौपाधिक हैं, ये मैं नहीं हूँ, इन परभावोंसे हटनेमें निमित्तनैमित्तिकभावका परिचय बड़ा सहयोगी होता है । ये परभाव हैं, ये स्वभाव कैसे हो सकते ? स्वभावदर्शनके लिए निमित्तनैमित्तक योगका परिचय बहुत ग्रावश्यक है । इस परिचयसे बन जायगा शुद्धनय, क्योंकि परभावसे हटना व एक सहजस्वरूपके ग्रभिमुख होना यह ग्रभिप्राय बनता है निमित्तनैमित्तिक योगके परिचयका, जहाँ गुणभेद नहीं, पर्यायभेद नहीं, ग्रखंड ग्रनन्य ऐसा शुद्धनयका विषय यह ही सहजपरमात्मतत्त्व है । शुद्धनयमें केवल ग्रखण्ड चैतन्यभाव ही ग्राता है, यह ही ज्ञानमात्रका भाव है जो ज्ञानानुभूति है वह शुद्ध ग्रात्मानुभूति है । २३४—ग्र**पने परमशरणकी गवेषणा** 

इस जीवका रक्षक कौन है ? शरण कौन है ? सर्वस्व कौन है, इसका परमपिता कौन, परम शरण कौन, जिसकी बाँह पकड़कर, जिसकी छायामें रहकर, जिसका घ्यान रखकर, जिसकी सेवा करके संसारके सारे संकट हमारे कट सकें ? वह परमशरण है ग्रपने आपमें विराजमान ग्रयपना सहज चैतन्य-स्वरूप । उस स्वरूपको पानेका उपाय क्या है ? कुछ तो तत्त्वबोध चाहिए ग्रौर फिर यह परख चाहिए कि संसारके समस्त पदार्थ सभी परभाव ये सब मेरे लिए बेकार हैं, इनसे मेरा कोई प्रयोजन नहीं बनता, इनसे मैं निराला हूँ । तो उन सबको छोड़कर, उन सबके मोहको त्यागकर जो अपने आपमें ज्ञानमात्ररूपसे ग्रनुभव करे वह पायगा अपने ग्रन्दर कुछ । यों तो लोग अपनी सुख शान्तिके लिए ईश्वरकी खोज करते हैं । ग्ररे जिसने जो समझा है वहाँ ग्रपने नेत्र गड़ाकर ग्रपनी बुद्धि माफिक जिस रूपमें समभा है उस रूपमें वह ग्राराधना करता है। मगर भीतर निहारो तो जरा–बाहर चाहे कोई कुछ करे, पर जब तक भीतरमें मोह रागद्वेष न मिटेगा तब तक शान्ति पानेके पात्र नहीं हो सकते । रागद्वेष मोह कब मिटेंगे, जब रागद्वेष मोहरहित स्वरूप चिन्तनमें ग्रायगा तो मिटेगा मोह, श्रन्यथा जैसे कोई किसी धनी पुरुषका साथ करता है तो उससे वह कुछ धन पा लेता है, वैसे ही कुछ पा लेगा मगर उससे रागद्वेप मोह तो नहीं मिटते । जैसे कोई बड़े धनीसे मिलकर, ग्रधिकारीसे मिलकर, राष्ट्र-पति या प्रधानमंत्रीसे विनय कर लिया इसी तरह एक ईश्वरसे विनय कर लिया इस रूपमें देखा कि वह शस्त्रधारी है, वह स्त्री वाला है, बच्चोंवाला है, वह यहाँ वहाँ की घटनाओंमें दिलचस्पी रखता है, अनेक लोगोंका उद्धार करता है, संहार करता है, इस तरहकी आराधना की तो उससे कहीं रागद्वेष 🛶 मोह तो न दूर हो जायेंगे । ईश्वर तो वह है जिसके रागद्वेष मोह नहीं , जो केवल जाननहार है, जो अपने अनन्त आनन्दरसमें लीन है, जिसके ध्यानके प्रसादसे ये स्थितियाँ उत्पन्न होती हैं । २३५--- प्रभुस्वरूपके सम्यक् ध्यानके प्रसादसे स्वयवेव समृद्धिका लाभ---

यह नहीं है कि वह भगवान हमपर प्रसन्न हो तब हमें सुख सुविधा मिलेगी यह भी नहीं है कि वह भगवान मुझसे रूठ जाय तो मुफे दुर्गति मिलेगी । ग्ररे हम ही अगर एक सही स्वरूपकी दृष्टि से इस भगवानको निरखते हैं तो ग्रयने ग्रापको सद्गतिका पात्र बनाते हैं, ग्रौर हम ही ग्रगर प्रतिकूल चलते हैं, बिगड़ते है तो हम ही स्वयं दुर्गतिके पात्र होते हैं। जो दर्पणके सामने मुख करेगा उसको

(१४८ )

( कलका २२ )

Ť

( 388 )

अपना चेहरा अपने आप दिख जायगा, जो दर्पणकी ओर पीठ करेगा, दर्पणसे प्रतिकूल चलेगा वह दर्पणमें अनना मुख कैसे देख सकेगा ? तो परमात्मस्वरूपके अनुकूल अपना ध्यान बने, वह ज्ञानानन्दरस लीन है, इस रूपकी ग्राराधना करें तो ग्रापने आपके स्वरूपकी ग्राराधना बनेगी। यदि ऐसा माना जाय कि कोई पुरुष ईश्वर या ग्रन्य कोई या देवी देवता मुफ़े सुख दुःख देता है, सद्गति दुर्गति करता है तो बतावो यहाँ जो लोग अन्याय, चोरी, हिंसा आदि पाप करते हैं ऐसा अनुचित काम, पापका काम करना क्या ईश्वरका काम है ? अरे वह तो बड़ा पुरुष है । उससे तो आत्मोद्धार मिलना चाहिए । जैसे एक माँ ग्रपने कुपूत बालकके प्रति भी उदारताका भाव रखती है चाहे वह बालक कैसी भी गलती कर दे, मां का हृदय यही चाहता कि उसे तो बालकके प्रति उदार रहना चाहिए । चाहे वह ग्रपनी माँ को कष्ट भी दे । ऐसे ही ईश्वरको भी उदार रहना चाहिये, वह तो दयालु बनकर सबको सुख दे । तो वहाँ कहना पड़ता है कि जो जीव जैसे कर्म करता है उसके अनुसार वह फल देता है । ग्रब इतनी बात सही रही कि जीवको जो कुछ फल मिलता है सुख अथवा दुःख वह अपने अपने कर्मके अनुसार मिलता है । इतना तो सब लोग मान लेंगे चाहे वे ईश्वरको कर्ता मानने वाले ही क्यों न हो । मगर वस्तुमें स्वयं ऐसी योग्यता है, ऐसा निमित्तनैमित्तकभाव है कि उस रूपसे यह व्यवहार चलता है । इसलिए भी इतना तो निश्चित है कि संसारका सुख दुःख अपने कमाये हुए पुण्य पापके अनुसार होता है। बात तो ठीक कही गई। ग्रब विवाद इसमें रहा कि वह फल देने वाला दूसरा है कौन ? तो देखो जब हम यहाँ पदार्थोंमें ग्रासक्त हैं कि ऐसा ऐसा संयोग बन गया तो देखो इन पदार्थोंकी यह हालत बन गई । कागजपर तेजावका संयोग बन गया तो फट कागज जल गया । काडे़पर तेजाव लग गया तो वह जल गया । एक बड़ा गजब विषय परिवर्तन निमित्तनैमित्तिक रूपसे या गया । निमित्त नैमित्तिकभावसे देखो तो संयोग होते हो निमित्तनैमित्तिकभावके श्रनुकूल वे सब बातें प्रकृत्या चल रही हैं, ग्रौर–जो स्वभाव परिणमन है, उसमें निमित्तसन्निधानकी बात होती ही नहीं क्योंकि वह ग्रनैमित्तिक परिणाम है । तो संसारके सारे काम—"होता स्वयं जगत परिणाम," इस रूपसे सब पदार्थ ग्रपने स्रापमें **ग्रपनी परिणतिसे परिणमते हैं । ग्रगर कोई उस ग्रयोग्य है पदार्थ तो ग्रनुकूल निमित्तको पाकर विकार** रूप परिणम जाता है। इस प्रकार यह जगतकी सब सृष्टि होती है। प्रभुका सम्यक् ध्यान होनेसे निर्मलभाव होते ग्रतः समृद्धि होगी ।

## २३६-स्वयं में स्वयं के परमधिता व परमज्ञरणका बास-

यपना शरण कौन है ? किसका सहारा लें तो शान्ति मिले ? देखो यह खास समस्या है ? सभी लोग चाहते है कि हमको शान्ति मिले । पर देखो शान्ति परिवारमें मोह रागद्वेष रखनेसे नहीं मिलती । राग परिणाम स्वयं दु:खरूपताको लिए हुए है । कोई चाहे कि राग करके हम ग्रानन्द पायें तो उसका सोचना ऐसा है कि जैसे कोई चाहे कि खूनका दाग खूनसे हो घो लें । तो जैसे खूनका दाग खूनसे घोने र मिट नहीं सकता, इसी तरह राग द्वेष मोह करके कोई चाहे कि मैं शान्त हो जाऊँ तो यह बात तीन कालमें नहीं हो सकती । क्यों ग्रपना समय व्यर्थ गमा रहे । रागद्वेष मोहमें बढ़-बढ़कर कभी भी शान्ति नहीं मिलनेकी । शान्ति जिन्हें मिली है उनको ग्रपने ग्रात्मस्वरूपमें उपयोग बसानेसे मिली है । शान्ति पानेका यह ही उपाय है, दूसरा कोई उपाय नहीं । तो जो मेरे को ग्रानन्द पैदा करे, मेरे को संकटोंसे बचाकर सद्गति ग्रथवा उत्तम गरिमें पहुँजा दे ऐसा वह परम शरण, परम पिता, रक्षक हमारा कौन है? हमारे निजमें बसने वाला सहज स्वरूप । लोग कहते हैं कि भगवान घट-

#### (समयसार कलक प्रवचन प्रथमभाग)

घट में बसा है, पर घट-घटमें क्या बसा है, कैसा बसा है ? कौन बसा है ? क्या कोई एक ग्रलग है जो प्रत्येक घट-घटमें बसा हो ? ग्रौर इसका ग्रर्थ है । घट-घट मायने त्ररीर-रारीर । प्रत्येक शरीर में भगवान बसा है । वह एक भगवान नहीं बसा । जितने जीव हैं सब भगवान स्वरूप वाले हैं । सबका भगवत् स्वरूप है, बस उनमें उनका सहज परमात्मा स्वरूप बसा हुग्रा है । ग्रच्छा बतावो दूधमें घी बसा है कि नहीं ? देखने में तो ऐसा ही लगता है कि दूघ दूघ ही दूधमें है दूधमें घी का नाम नहीं, पर पारखी लोग तो दूध की चिकनाई देखकर, गाढ़ापन देखकर ही बता देते हैं कि इसमें इतना घी निक-लेगा इसमें इतना । तो ऐसे ही प्रत्येक जीव में परमात्मस्वरूप बसा है । कहाँ यहां वहाँ दौड़ते ? कहाँ ग्रनेक रूपोंमें परमात्मा की कल्पना करते ? अरे परमात्व तत्त्व तो हमारे स्वरूपमें बसा हुग्रा है, उसकी सुध लें तो वीतराग सर्वज्ञ देव की मुद्रा निरखकर सुघ लेते रहें, क्योंकि उनका परमात्मस्वरूप प्रकट हो गया, इसीलिस येवदर्शन है ।

#### २३७-परमात्मतत्त्वके प्रसादका उपाय-

परमात्मतत्त्व खुदमें खुदके प्रयोगसे प्रकट होगा । उसे कोई दूसरा प्रकट करने न ग्रावेगा । हां तो जैसे दूधमें घो बसा है वैसे ही सब जीवोंमें परयात्मस्वरूप बसा है ग्रौर परखने वाले परख भी लेते हैं कि इसमें इतना घी निकलेगा । तो जैसे पारखी दूधमें घी की परख कर लेते ऐसे ही पारखी ज्ञानी जीव इन प्राणियों में उस सहज परमात्मस्वरूपकी परख कर लेते हैं । उसकी परख का उपाय क्या है ? जैसे दूधमें घी की परख का उपाय क्या है ? दूध ही तो है ना ? ऐसे ही जीवमें उस परमात्मतत्त्व की परखका उपाय क्या है ? ग्रसहयोग ग्रौर सत्याग्रह । ये दो उपाय बनाने हैं ? ग्रसहयोग किससे ? जो अनात्मतत्त्व हैं, जो मेरे स्वरूप नहीं, स्वभाव नहीं, जो मेरे से भिन्न द्रव्य हैं वे सब अनात्मतत्त्व हैं । उन ग्रनात्मतत्त्वोंसे उपेक्षा करें । बाह्य तो बाह्य हैं । कौन किसका क्या ? जैसे बताया था कि पिताने यह भ्रम कर लिया पुत्र पर कि यह पुत्र मेरा कहना मानता है, मेरे कहने के अनुसार चलता है । मेरे कहे बिना एक कदम भी यहाँ-वहाँ नहीं रखता, इतना बड़ा ग्राज्ञाकारी यह हैं, जब यह भ्रम बना तो उसके प्रति ग्राकर्षण बना, ममता बनी, फिर एकरूप मान लिया कि जो यह है सो मैं हूँ । ग्रौर यह धारणा कर लिया कि यह ही मेरा प्राण है श्रौर वास्तविकता क्या है ? पुत्र इसलिए आज्ञा मानता कि वह जानता है कि यदि हम इनकी आज्ञा में रहेंगे, विनयमें रहेंगे तो बड़े आराममें रहेंगे । ये हमको सब प्रकारसे सुखी रखेंगे । उस पुत्रको स्राज्ञाकारी देखकर पिता कुछ कल्पनायें करके यह सोचता है कि इस बेटेके ही कारण सुखमय हैं । यह रहेगा । तो मुफे बड़ी शान्ति है । इस तरहकी भीतरमें कल्पना कर रखी है, क्योंकि पुत्र को उसने अधिक महत्त्व दिया । पिता अपने पुत्रके प्रति क्यों इतना अधिक काम करता कि उसने यह कल्पनाकर लिया कि इसकी वजहसे ही मेरा ठीक जीवन रहेगा । बस इस भावसे, इस कल्पनासे प्रेरित होकर वह ऐसी चेष्टा करता है । प्रत्येक जीव अपने-अपने भावों से ग्रपनी-ग्रपनी चेष्टा करते हैं । कोई किसी दूसरेके परिणमनमें ग्रपना परिणमन नहीं बनाया करता । जब जगत की यह स्थिति है, होता स्वयं जगत परिणाम वाली बात है तो फिर उसके किस जगह मोह रहना चाहिए ? कौन मैरा है ? जब यह स्वतंत्र सत् ग्रपना विदित होता है तो मोह टुट जाता है । वह मोह टूटना चाहिए, सफाई ग्रानी चाहिए तब परमात्मस्वरूप के दर्शन होंगे । हम परमात्मस्वरूप को अ≀ने हृदय में विराजमान करना चाहें, उस स्वरूपको हम ग्रपने उपयोग में बसाना चाहें तो भला बत-लावो यहाँ ग्रगर कोई बड़ा ग्रादमी या कोई बड़ा श्रफसर घर में श्राता है तो कितना घरकी सफाई

( १४० )

#### ( कलका २२ )

J)

करते, सजावट करते, तो फिर जहाँ सर्वोच्च प्रभु जिससे बढ़कर कोई नहीं, ऐसे उस परमात्मस्वरूपको बिठाना चाहें तो हमको ग्रपने हृदयकी कितनी सफाई करनी होगी ? ग्रगर किसीके प्रति द्वेषका भाव पड़ा है तो उस ग्रासनपर परमात्मस्वरूप विराजमान न होगा । ग्राप कितना भी बोलें, मगर परमात्म तत्त्व यहाँ न बसेगा । ग्रगर परमाणु मात्रके प्रति भो यह मेरा है ऐसो राग भरी श्रद्धा बनेगी तो वहाँ परमात्मस्वरूप न बसेगा , उसके लिए एक इतना फकीराना ग्राना चाहिए कि बस यह तो मैं केवल ज्ञानमात्र हूं । इस मुझका जगतमें कहीं कुछ है नहीं । एक ग्रगर ग्रमृतका घूंट पीना है, ज्ञानमें ज्ञान स्वरूपको बसाकर एक ग्रद्भुत ग्रानन्द पाना है, कर्मोंकी बेड़ी काटना है, जन्म मरणके दुःख मेटना है, तो क्या करना चाहिए कि जो शान्त स्वरूप है, ग्रानन्दमय है, स्वयं ज्ञान स्वरूप है, ऐसा जो निज पर-मात्मा है उसकी ग्राराधना करना चाहिए ।

२४०-संसारके संकटोंको मेटनेके लिये धर्ममें प्रीति बढ़ानेका सुफाव-

देखो धर्ममें लगनेमें कुछ कष्ट होता है तो वह बतलावो जरा कि यहाँ जो कीड़ा मकोड़ा, कुत्ता, गधा, सूअर ग्रादिक जो कष्ट उठा रहे हैं उससे भी ग्राधिक कष्ट है क्या धर्ममें लगनेमें ? एक इसी बातका निर्णय करो । जिसको इस ही जीवनमें पर पदार्थोंमें मोह करके जो अनेक विपत्तियाँ ग्राती हैं, कठिनसे कठिन विपत्तियाँ, बड़ेसे बड़े फसाव बताग्रो उन दु:लोंसे भी ग्रधिक दु:ल है क्या प्रमुभक्तिमें, देव र्शनमें, अभ श्वत्यागमें, पूजन भजत क लेमें, जाप दे रेमें, क्या उ ससे भो अधिक कब्ट है जो जन्म मरण पाते रहते हैं ग्रनेक ग्रनेक कुयोनियोंमें । खूब सोच लो । ग्रगर इन सारे संकटोंसे ग्रपने को दूर करना है तो धर्ममें प्रीति रखो । धर्मकी घुन रखो, सत्संगमें स्वाध्यायमें रहो, विनयरूपसे रहो । श्रौर इस अभिमानको अगर गलाना है तो छोटोंका विनय करके एक प्रयोग बनास्रो, अभिमान गल जायगा । यह म्रभिमान एक ऐसा आड़े पर्वत आया है कि जिसके भीतर घुसा हो तो सहज पर-मात्मतत्त्वके दर्शन न हों । ग्रौर फिर जो हमारा इतना बड़ा शत्रु है ग्रहंकार, ग्रभिमान, उस शत्रुको किसी भी प्रकार बने, मिटायें । व्यावहारिक सुगम उपाय गर्व मिटानेका देखो—गर्व मिटता है छोटों का विनय करके । जरा ग्रपनी ग्रादत बदलिए । जो एक ग्रभिमान करने कीग्रादत बनी है उसको बदल दें । सब जीव एक समान हैं । सबमें अपने समान वह भ्रानन्दस्वरूप देखें, सब एकस्वरूप है । मैं वह हूँ जो हैं भगवान । ऐसी ही सबकी बात है । सब वह हैं जो हैं भगवान । स्वरूप दृष्टिसे देखे, ग्रवस्था की बात नहीं कह रहे, ऐसा निहारकर उस ग्रहंकारको दूर करें विनय गुणसे । सत्संग करके, स्वाध्याय करके भ्रपने भ्रापमें ग्रपने स्वरूपका ग्रनुभव करके ।

२३६--भ्रम त्यागकर सहजस्वरूपके अनुभवका म्रानन्द लेनेका म्रनुरोध-

श्रगर शाश्वत सहज थ्रानंद चाहते हैं तो थ्रनादिकालसे जो इस मोहका स्वाद लिया जा रहा है उसको छोड़ें थ्रौर जो ज्ञानियोंका रोजिगार है ऐसा जो एक यह ज्ञानस्वरूप सहजपरमात्मस्वरूप भगवत्स्वरूप, भगवान निज थ्रंतस्तत्त्व है उसका स्वाद लीजिए, ज्ञानका स्वाद लीजिए । ज्ञानका तो स्वाद हम थ्राप सभी जीव प्रति समय लेते हैं पर मान नहीं रहे थ्रौर मान रहे यह कि ज्ञानमें जो बात य्रायी है, जौ ज्ञेय थ्राया है उसका स्वाद मान रहे । ज्ञेयका स्वाद कोई ले ही नहीं सकता, परपदार्थका स्वाद कोई ले नहीं सकता । परद्रव्य गुणपर्याय मेरेमें एक हो गया ? ले रहे स्वाद ज्ञानका ही । जब थ्राप भोजन करते हैं, तो बताथ्रो वहाँ ग्राप मिठाईका स्वाद ले रहे या ज्ञानका, मिठाईका स्वाद नहीं ले रहे । स्वाद ले रहे ज्ञानका, मगर यह खबर नहीं है, ग्रौर ज्ञानमें जोज्ञेय पदार्थ थ्रा रहे हें उस बाह्य

( १४१ )

( १४२ )

श्रर्थकी ग्रौर मार्जारदृष्टि हैं, जो निजमें स्वरूप बसा है उसे छोड़कर, उपयोग द्वारा लाँघकर उस ज्ञेय पर दृष्टि बनी है इसका स्वाद ग्रा रहा ऐसी मान्यता बनी है, बस यह ग्रज्ञान है। मान रहा यह अज्ञानी स्वाद परवस्तुका ग्रौर स्वाद ले रहा खुदका । जैसे कुत्ता हड्डी चबाता है तो हड्डी चबानेसे उसके मसूड़े फूटते हैं जिससे खून निकलने लगता है । वह एकतान होकर उस हड्डीको चबाता है, पर स्वाद लेता है ग्रपने ही खूनका । इसका उसे ज्ञान नहीं । वह समभता है कि हमें तो हड्डीका स्वाद श्रा रहा। मान लो वह हड्डी न चबाकर काठ या पत्थर चबाये तो क्या उसे वसा स्वाद न आयणा अरे स्वाद उसे किसी बाहरी पदार्थका नहीं मिलता क्योंकि स्वाद तो खुदके ही खूनका मिल रहा है । तो उसे जैसे वह कुत्ता खुदके मसूडोंके खूनका ही स्वाद ले रहा, मगर मानता कि हम हड्डीका स्वाद ले रहे, ठीक ऐसी ही स्थिति ग्रज्ञानी जीवोंकी है। वे स्वाद तो ले रहे ग्रपने ज्ञान विकल्पका, पर मानते हैं कि हमें इन पौद्गलिक चीजोंका स्वाद या रहा, हमें इन पञ्चेन्द्रियके विषयोंका स्वाद या रहा । इस भ्रमके कारण ये विषयोंकी ओर ग्राकर्षित हैं ग्रौर ग्रपने ग्रापके ज्ञानको ये भूले हुए हैं । तो करना क्या है ग्रानन्दके लिए ? भीतरमें ज्ञानप्रकाश करके भ्रान्तिको बदलना है । इतना भर काम करना है । कोई बड़ा काम है क्या ? अरे बड़ा काम कुछ नहीं है। तब फिर कैसे बदलें ? समफ लो मैं आरमा अपने द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव रूप हूँ । ग्रपनेमें ग्रपना सर्वस्व रखता हूँ, मेरा दूसरे पदार्थसे कोई वास्ता नही है, ऐसा एक ग्रपने श्रापमें ग्रपना एकत्व विचारें, ध्यानमें लायें । मैं ग्रपने **ग्रापके ज्ञानका ही ग्रनुभव करता हूँ । उ**समें से वह विपाक वह रागद्वेष यह दिकल्प पर पदार्थोंके वे ख्याल उन सबको निकाल दें। चीज तो वही की बही है। ज्ञान तो निरन्तर करता रहता है यह जीव, मगर जो कल्पना जगी, जो बाह्य पदार्थंकी अोर ग्रभिमुख हुग्रा वहाँ भी उसके श्रनुकूल उस प्रकारके ज्ञान ज्ञानका ही स्वाद तो हो रहा । अब उसमें से विषमता निकाल दें, ज्ञान ज्ञानका ही स्वाद रहे तो उसे परमात्मस्वरूपके दर्शन होंगे । वह एक निराकुल ग्रवस्था प्राप्त होगी । ग्रपने ग्रापमें बसे हुए इस परमात्मतत्त्वको न जाननेके कारण संसारी जीवोंकी यह हालत हो रही है ।

याज दो में से कोई एक निर्णय बना लीजिये । क्या कि संसारकी विविध इन गतियों में योनियों में, नाना प्रकारके देहों में जन्म मरण करते रहना है, या फिर इन सबसे छुटकारा प्राप्त करना है । तो सायद संसारमें नाना योनियों में जन्म मरण करना तो कोई स्वीकार न करेगा, मगर यह निर्णय प्रभी तक इस जीवने नहीं किया । ग्रब तो ग्रपना एक निर्णय बना लो कि मुफ्ते तो किसी भी प्रकार इन बाहरी बेकार ग्रसार विकल्पों से हटकर इस ज्ञानानन्दस्वरूप निज ग्रन्तस्तत्त्वमें मग्न होन। है, धर्म करना है । धर्म करनेका निर्णय बनाग्रो या फिर संसारकी इन दुर्गतियों में जन्म मरण करते रहनेका निर्णय बनाग्रो । ये दो ही चीजें हैं । यह सारा संसार दुःखमय है । इससे हटनेमें ही भला है । ग्रपना स्वरूप देखें ग्रीर ग्रपनेको केवल एक ज्ञानमात्र रूपमें निरखें । ज्ञानमात्रके ग्रतिरिक्त मैं ग्रीर कुछ नहीं, कोई भुलावे तो, जरा भी न हिलें डुलें कि मेरा यह काम है । मैं तो एक ज्ञानमात्र स्वरूप हूँ । ऐसी दृढ़ता बनावें कि जीव ग्रपने ग्रापमें बिहार करेगा । वह ग्रपने ग्रापमें एक परम ऐश्वर्यके दर्शन करेगा, ईश्वर स्वरूपका दर्शन करेगा, उसे साक्षात् मालूम होगा कि ईश्वरका यह स्वरूप है, स्वाद लें ज्ञान-परिणतिका ग्रीर निर्णय रखें कि इस ज्ञायक स्वरूप ग्रन्तस्तत्त्वके सिवाय जितना बाह्य सम्बंध है उससे मेरा कोई सम्बंध नहीं, यह देह भी मेरे से ग्रत्यन्त निराला है । मैं तो हूँ एक ज्ञानमात्र ग्रात्तत्त्त्व ।

#### ( ফলহা २३ )

T

ग्रयि कथमपि मृत्व तत्त्वकौतूहली सन्ननुभव भवमूर्तेः पार्झ्ववर्ती मुहूर्तम् । पृथगथ विलसंतं स्वं समालोक्य येन त्यजसि झगिति मूत्या साकमेकत्वमोहम् ।।२३।। २४१—निज स्रन्तस्तत्त्वके स्रनुभवनेका संदेश—

शाश्वत शान्ति चाहने वाले भव्य जीवोंको सम्वोध कर कह रहे हैं ग्राचार्य संत कि हे भव्य पुरुषो ! किसी भी प्रकार मरकर भी तत्त्वकौतूहली बनकर एक मुहूर्त तो ग्रपना पड़ोसी बनकर निज ग्रंतस्तत्त्वका ग्रनुभव तो कर । "किसी भी प्रकार मरण करके भी इतना बड़ा शब्द देनेका ग्रर्थ यह है कि तन, मन, धन, वचन सब कुछ भी न्योछावर हो जाये ग्रीर यदि एक ग्रात्मानुभवकी बात प्राप्त होती है तो उससे बढ़कर जगतमें न कुछ मंगल है, न लोकोत्तम है, न शरण हैं । ग्रच्छा, इस ग्रंतस्तत्त्व का तो ग्रनुभव कर । किसका ? जो सबसे पृथक् नित्य ग्रन्तः प्रकाशमान है । ऐसे निज ग्रात्मतत्त्वमें जुड़-कर उस निर्विकल्पताका, निराकुलताका ग्रनुभव करे, जिससे कि इस भवर्मूतिके साथ, इस देहके साथ जो एकत्वका ब्यामोह है वह जड़से निकल जाय । देखिये—कहने वाले लोग ग्रनेक हैं कि देह भिन्न हैं, जीव भिन्न है । छोटे लोगों दे पूछो, सब कहेंगे कि देह निराला, जीव निराला । पर ठीक तरहसे पहि— चाना किसने कि देह निराला, जीव निराला ।

# २४२—देहके मात्र पड़ोसी बनकर ग्रन्तस्तत्त्वके दर्शनकी शक्यता—

देखो जीव न्यारा है, देह न्यारा है, यह बात उसोको तो समभमें ग्रायगी कि जिसको देह भी दिख रहा है ग्रौर जीव भी दिख रहा है । ग्रब कहने वालोंको देह तो दिख रहा और जीवका कुछ-कुछ म्रपने-ग्रपने ढंगसे अनुमान किया जा रहा, ग्रंदाज किया जा रहा, समभा जा रहा तो ऐसी स्थिति में देह जुदा, जीव जुदा यह बात भली प्रकार चित्तमें नहीं बैठ पाती । सम्यग्दृष्टि तो वही है जिसे यह मौलिक ज्ञान हो जाय कि देह जुदा, आत्मा जुदा, क्योंकि देहका घनिष्ट सम्बंध चल रहा और वहां भी मौलिक भेद बन जाय, यह मोह गले बिना नहीं होता । ऊपरसे मान लिया देह जुदा तो ऐसा कहने वाले तो बहुत हैं मगर क्या ऐसा कहने वाले सब सम्यग्दृष्टि हो गए ? ग्रौर जैसे ग्राँखोंसे देह दिख रहा ऐसे ही ज्ञानसे यथार्थ जीव स्वरूप जाननेमें ग्राये ऐसी दो बातें जिसकी समफमें ग्राये उसीको अधिकार है ढंगसे बतानेका कि देह जुदा है, जीव जुदा है, ग्रन्यथा क्या--क्या परिस्थितियाँ हैं, क्या-क्या ग्राशय है, क्या मूड है, क्या ढंग है जिससे कहा जा रहा कि देह जुदा जीव जुदा।हाँ तो यह बात समझमें ग्रायगी तब जब कि इस सहज ग्रात्मस्वरूपमें, इस देहके पड़ोसी बनकर इस ग्रंतस्तत्त्वमें स्वका ग्रनुभव कर सकें व तभी जानेंगे कि देह जुदा, मैं जुदा, श्रौर ये पड़ोसी है दोनों। देह भी एक पड़ोसी है ग्रौर मैं भी पड़ोसी। ये बहुत निकटके मानो एक ही घरमें रहने वाले, एक ही क्षेत्रमें रहने वाले पड़ोसी हैं । मगर जीवके धाममें देहका कब्जा नहीं ग्रौर देहके धाममें जीवका कब्जा नहीं । स्वरूप न्यारा--न्यारा है, निमित्त नैमित्तिक भाव है ग्रौर बन्धन है, मगर एक द्रव्यका दूसरे द्रव्यपर ग्रधिकार नहीं है सिर्फ, पड़ोसी बने हैं। क्योंजी, एक पड़ोसीको अपने पड़ोसीकी कुछ चिन्ता रहती है कि नहीं ? रहती है । तो कोई अधिक चिंता रहती क्या ? कुछ उसका ख्याल रहता तो है, मगर पूरा ख्याल नहीं । अ्रगर पड़ोसीके घरमें ग्राग लग जाय तो यह ख्याल करेगा कि इस ग्रागको बुक्ता दें ? क्यों ख्याल करता कि कहीं यह ग्राग बढ़ बढ़कर मेरे घरमें न ग्रा जाय, इस ख्यालसे पड़ोसीका ख्याल करता है। वैसे ख्याल तो ग्रौरोंका भी किया जाता मगर ख्याल ख्याल में फर्क है। ग्रच्छा, और पड़ोसीके कुटुम्बमें कोई गुजर गया तो जैसे वे इ.पने घरवाले हाय हाय करके रोते हैं वैसे क्या वे पड़ोसी भी रोते ? नहीं रोते । इसका ख्याल

( १४३ )

1 120 )

(समयसार कलश प्रवचन प्रथम भाग)

नहीं है ? तो कितना ख्याल है ? इतना ही ख्याल है कि जिस गड़बड़ीकी वजहसे इसके घरमें भी गड़बड़ी हो सके, इससे यह है दुःखी । ऐसे ही शरीर और जीवमें इस ज्ञानी जीवको इतना ख्याल है कि इस शरीर पड़ौसीकी ऐसी बरबादी ग्रगर होती हो कि जिससे हमारे इस जोवके सँयमार, व्रतपर, समाधिपर, ध्यानपर कोई दुष्प्रभाव पड़े तो कुछ सम्हाल करना है इस पड़ोसीकी ग्रौर, जब यह ज्ञानी जीव जान लेता है कि ग्रब यह शरीर नष्ट होने वाला है तो इसकी क्या चिन्ता लावें, ग्रपने ग्रात्माको सम्हाल लें, जैसे घरमें ग्राग लगी तो थोड़ी ग्राग लगी तब तक तो यह प्रयत्न करता है, कि इसे बुभावें, यह करें । ग्रौर जब देखता है कि ग्रब बश न चलेगा ग्रौर कोई ग्राग बुफाने वाला बहुत दूर है, यहाँ फोन भी नहीं है तो तुरन्त वह क्या करता है ? जो खास खास चीजें हैं, धन है, उसको उठा उठाकर बाहर यह सुरक्षित स्थानमें रखता है तो ऐसे ही अगर यह शरीर जा रहा है तो संयमी ज्ञानी विवेकीजन क्या करते हैं कि यह शरीर जाता है तो जाने दो, यह तो चलेगा, यह तो जायगा पर ग्रपना संयम, ग्रपना व्रत, ग्रपना घ्यान सब कुछ ग्रपना सही बना लें ग्रौर इस तरहसे तुम यहांसे जावो । तो ज्ञानी जीव हर स्थितिमें इस देहको पड़ोसी समझ रहा, खुदको देहका कुछ नहीं समझ रहा । २४३—परभावोंसे निवृत्ति पानेका साधक परिचय—

आत्मन् ! एक बार इस देहके पड़ोसी बनकर अपने आपमें अपना अनुभव तो करें, जो ज्ञान-मात्र ग्रंतस्तत्त्व है, जैसे कि ज्ञानमें केवल ज्ञानस्वरूप ग्राये । कैसे ? जैसे ज्ञानमें यह चीज ग्रा रही है— खम्भा जाना, भींट जाना, ग्रमुक जाना तो ये चीजें न श्राकर ज्ञानमें ज्ञान ही का स्वरूप श्रा जाय । ज्ञान किसे कहते हैं ? ज्ञानका स्वरूप क्या है । ज्ञान मायने क्या है ? यह बहुत गम्भीरतासे बहुत अन्तः प्रवेश करते हुए स्थिति बनाकर बाहरका सब कुछ ख्याल छोड़कर कुछ ग्रन्तरमें इस ज्ञानका सहयोग देंगे अपने आपको जाननेमें, तो समकमें आयगा । अच्छा, हो क्या रहा है इस जीवपर ? गुजर क्या रहा है ? जिससे इतनी विवशता श्रायी कि यह जीव अपने श्रात्माके श्रनुभवका पात्र न रहा । देखो केवल यही-यही बात कहना हर जगह कि भाई जीवकी योग्यता है इसलिए जीवने अपनेको नहीं समफ पाया, योग्यताकी बात तो सही है, मगर वह योग्यता जीवकी ऐसी योग्यता क्यों चजी, उसका भी तो कारण कहिये । अगर कहेंगे कि जीवकी ऐसी योग्यता है कि ऐसी योग्यता रहे, तो वह योग्यता क्यों बनी ? जीवकी ऐसी योग्यता है जिससे ऐसी योग्यता बनी ? यों योग्यताम्रोंकी अवस्थाके ख्यालमें म्रात्मानुभव नहीं होता । सो योग्यता योग्यताका जाल बना लिया, समभमें न त्रायगा कि ये परभाव हैं ग्रौर क्योंजी ऐसी योग्यता है तो निवृत्तिको उमंग कौन देगा ? देखो द्रव्यका यह स्वरूप ग्रकाट्य है । एक द्रव्य दूसरे द्रव्य रूप परिणमता नहीं । इसमें कोई संदेहकी बात नहीं । ग्रगर एक द्रव्य दूसरे द्रव्य रूप परिणमता होता तो म्राज जगत गून्य हो जाता । वह उस रूप परिणम गया, वह मिट गया, यों म्रव्यवस्था रहेगी । श्रौर, जितने विकार होते हैं वे विकार निमित्तभूत परके सन्निधान बिना नहीं हो सकते । अगर उपाधि-भूत परके सन्निधान बिना विकार बन जायें तो वे स्वभाव बन जायेंगे। हार्जांकि दर्पणके सामने एक रंग बिरंगा कपड़ा डाल दिया, तो दर्पणमें रंग बिरंगा प्रतिविम्ब हो गया । निरुचयसे तो यह बोलेंगे कि दर्पणमें जो रंग बिरंगा परिणमन हुम्रा है वह दर्पणकी योग्यतासे हुम्रा, उस समयकी दर्पणकी परिस्थिति ऐसी हुई, मगर जो युक्तिसे समफर्मे ग्रा रहा, ग्रौर जिस बलपर सारे जगतकी यह व्यवस्था चल रही, क्या इसे मना करदें ? यह कहा जाय तो क्या अनुचित कि पर द्रव्यका, उस रंगबिरंगे कपड़ेका सन्निधान पाकर यह दर्पण अपने श्रापकी योग्यतासे ऐसा परिणम गया । इसमें स्वतंत्रता भी श्रा गई ।

२४४—निमित्तनैमित्तिकभावके परिचयका लाभ—

निमित्तनैमित्तिक भाव भी ज्ञात होनेसे, निमित्त नैमित्तिक भावके परिचयसे हमें यह मदद मिली कि हम यह जान जायें कि यह प्रतिविम्ब दर्पणका स्वभाव नहीं, क्योंकि उस ही प्रकारके रंगका सामना, निमित्त पाकर यह परिणमन हुआ । यह परभाव है, यह दर्पणका स्वभाव नहीं, इस परिचयसे दर्पणमें ही दर्पणकी शुद्ध चीजको निरखने जैसी विधिसे द्रव्यके सहज स्वभावको निरखते है तो हमें द्रव्यके स्वभावको सुगमतया पहिचानकी मदद मिलती है । ग्राचार्य संतोंका कहा हुग्रा एक भी वचन असत्य नहीं है । परंतु ग्रपने ग्रापके हितके लिए शिक्षा लेनेकी एक विधि चाहिये । हाँ होता क्या है ? देखिये सिद्धान्तकी बात । पहले जो पाप कर्म बांधे थे, कर्म तो हैं ना, कार्माण वर्गणायें हैं ना, एक प्रकार का सूक्ष्म मैटर, कार्माण जातिका पुद्गल । जीव जब कषाय भाव करता है तो वे कार्माण पुद्गल कर्म रूप परिणम जाते हैं याने प्रकृति, स्थिति, प्रदेश, ग्रनुभाग चार प्रकारके वहाँ बन्धन बन जाते हैं, कर्म बन जाते हैं । ग्रच्छा बन गये कर्म, सो ज्योंके त्यों सत्तामें रहे । जब तक सत्त्व तब तक उन कर्मोंमें सौम्य काम चल रहा है । ग्रब जिस कालमें, कर्म उदयमें ग्राता है जिसे कहते हैं ग्रनुभागविस्फोट' जब कर्ममें कर्मका ग्रनुभाग खिलता ग्रर्थात् कर्ममें जो चारों ग्रवगुण बँधे थे, उस कर्ममें जो प्रकृतिबंध, प्रदेश बँध, स्थितिबंध ग्रौर ग्रनुभाग बंध बना था ग्रनुभाग मायने फलदान शक्ति, उसमें उसी प्रकारका विकार है सो जब उदय ग्राया तब कर्ममें कर्मका ग्रनुभाग खिला, स्फुटन हुग्रा, फ़ूट हुई, क्षोभ हुग्रा, वहाँ ही सब कुछ हलचत हुई कर्मकी कर्ममें, मगर यह जीव भी इस योग्य है क्योंकि ऐसा बंधनमें है सो उस हलचल का, उस कर्मके उस अनुभागका प्रतिबिम्ब आया जो कि विकारस्वरूप तो है ही । यह अबुद्धिपूर्वक प्रति-फलन है, कर्मविपाक होनेपर प्रतिफलन न हो सके, यह बात कभी न बनेगी ।

२४५—निमित्तनैमित्तिक योगकी उपादान ग्रौर निमित्तमें परस्पर ग्रत्यन्ताभावकी परिचायकता—

निमित्तनैमित्तिक भाव है उससे शिक्षा यह लेना कि विभाव परभाव है, हेय है । स्रबुद्धिपूर्वक प्रतिफलनमें जुटाव नहीं है । यह तो ग्रजीबकी भाँति, जैसे अजीब ग्रजीबका निमित्तनैमित्तिक संबंध है तो वह चल रहा ईमानदारीसे, ऐसे ही कर्मानुभाग उदयमें ग्राया तो उसका. प्रतिफलन, हआ इतनी तो ग्रनिवारित बात है । ग्रब इसके बाद ज्ञानी ग्रौर ग्रज्ञानीकी प्रकियासे बड़ा भेद बन जाता है। ग्रज्ञानी व ज्ञानीकी प्रक्रियामें क्या भेद बन जाता है? त्रज्ञानी तो उस प्रतिफलनसे दबकर, तिरस्कृत हो जाता । क्यों तिरस्कृत हुग्रा ? खुदमें ग्रज्ञान है इसलिए वह ग्रधिक दब गया । जैसे कचेहरीमें सभी लोग जाते हैं ना ? अब जिसको कचेहरीकी और बातोंका सब विधि विधान ज्ञात है, सब समझ है, रोजका आना जाना है वह भी कचेहरीमें जाता है मगर उसपर कोई दबाव तो नहीं पड़ता, उसे कोई भय तो नहीं 🍸 रहता । ग्रौर एक देहाती पुरुष जो कभी कचेहरीमें गया नहीं, किसी मामलेमें फँस गया, वह कचेहरीमें जाता है तो उसपर सिपाही, जज, वकील आदि हरएकका बड़ा दबाव पड़ता है, प्रभाव पड़ता है । वह डर जाता है, घबड़ाता है। उसके हाथ पैर कापते हैं ? ग्ररे भाई क्या बात हो गई ? ग्राखिर ग्रा सी ही तो है वह, उसमें डरकी क्या बात ? पर वह देहाती पुरुष ग्रज्ञानी है, उसे कुछ सूझ-बूफ नहीं, इससे वह अपनेको दुःखी बना लेता । दुःख तो बनाये जाते हैं ग्रज्ञानतासे । ऐसे ही ग्रज्ञानी पुरुष कर्मवियाक के प्रतिफलनसे आच्छादित हो जाता है तब उसी समय क्षुब्ध हो ग्रज्ञानतासे इन पञ्चेन्द्रियके विषयभूत पदार्थोंका सहारा लेता है, उनमें अपना उपयोग जुटाता है, तो होता क्या कि उसपर ग्रीर भी अधिक कठिनाइयां ग्रा जातीं ग्रौर उस कालमें इसके विशेष पापका बंध होता । कोई ज्ञानी है, सम्यग्दृष्टि है तो

( १४४ )

( 325 )

(समयसार कलशाँ प्रवचन प्रथम भाग)

वह जानता है, कि कर्मोंदय जब होता है तब ऐसा प्रतिफलन, ऐसी छाया छा जाती है, यह होता रहता है, चल रहा है, पर इन ग्राश्रयभूत पदार्थोंमें जुटना नहीं चाहता। वहाँ जुटना पड़ता है तो यह विभावपर खौलता है ग्रन्दरमें ? यह कैसी बात है ? जो ग्राश्रयभूत पदार्थ हैं उनमें उपयोगको ऐसा ग्रन्तस्तत्त्वके ज्ञानी नहीं जुटाते ग्रौर यत्न रखते हैं, क्योंकि ज्ञानबल हो गया। तो ग्रपने ग्रात्मस्वरूपको, ग्रात्मस्वभावको निरखनेका उद्यम करता है तो इसके बंध कम होता है ? यहाँ तो ग्राजाता है ग्रन्तर, मगर जो बात जिस विधि विधानमें है वह बराबर चल रही ।

२४६—नैमित्तिक भावके प्रधावनका अर्थ-

एक साथ नाना प्रकारके बन्धनकी, उपाधियोंका उदय हो तो यह अस्वभाव भाव करके कोध, मान, माया, लोभ एकदम दौड़ गए । जैसे कि दर्पण है । दर्पणके आगे कोई सन्निधान आये, रंग बिरंगे कागजका सन्निधान म्राये तो दर्पगयें मानो एकदम दौड़कर उसी समय उस रूप प्रतिविम्बित हो गया, तभी तो पूज्य अमृतचन्द्र सूरिने कहा कि वह एकदम बहुत प्रकृष्ट भावसे दौड़ा, याने जिस कालमें दर्पणके सामने चीज ग्रायी तत्काल ही उसमें वह प्रतिविम्ब ग्राया। भला कोई वैज्ञानिक किसी यत्र वगैरहसे परखकर खोज तो करें कि दर्पणके सामने मानो ४० हाथ दूरीपर चीज है तो जिस कालमें वह चीज सामने ग्रायी उसी कालमें वह प्रतिविम्ब हुग्रा या बादमें ? जैसे मानो एक दर्प्तणके सामने एक हाथ दूर ही कोई चीज है स्रौर एक दर्पणके सामने ४० हाथकी दूरीपर वह चीज है तो वे वैज्ञानिक यह बतावें कि दोनोंके प्रतिविम्ब पड़नेमें समय बराबर लगेगा या कम ज्यादह ? अरे वहाँ जब चोज दर्पणके सामने आयी तो कितनी ही दूर हो वह चीज, पर तत्काल ही वह प्रतिविम्ब दर्पणमें ग्राता, कम ज्यादह समय नहीं लगता, ऐसे ही जब कर्मानुभागका उदय हुग्रा, आत्मामें वैसा ही तुरन्त प्रतिफलन हुग्रा । तो क्या इस प्रसंगमें समके कि ग्रस्वभाव भाव कोध, मान, माया, लोभ ये मूलमें कर्मके हैं जो ग्रचेतन कोध, मान, माया, लोभ हैं, जैसे कि कपड़ेका रंग दर्पणके सामने ग्राया सो दर्पणमें वह रँगे स्वच्छताविकार रूप है। रंग मूलमें उस कपड़ेका है, उसका सन्निधान पाकर दर्पणमें प्रतिविम्ब हुन्रा है। जैसे जैसे जीवमें कषाय ग्राते, कोध, मान, माया, लोभ, विचार, विकल्परंग, ये सबके सा कर्मके हैं। जीवके जीवमैं हैं, कर्मके कर्ममें हैं, मगर कर्ममें जो प्रकृतिबंध, स्थितिबंध, प्रदेशबंध, अनुभागबंध है, वह कर्मकी उनके गाँठकी चीज है, उनमें वह फूटा, इसका प्रतिफल हुया कि उसके ही यनुरूप यह कोध, मान, माया, लोभादिक इस तरहका यह परिणाम हुआ । ग्रब आश्रयभूत पदार्थोंमें हम जुट गए तो वह हो गया बुद्धिपूर्वक परिणमन । ग्राश्रयभूत पदार्थोंमें हम उपयोगको नहीं जुटाते सो वह तो जाता है अबुद्धिपूर्वक परिणमन ।

२४७—ग्रबुद्धिपूर्वक व बुद्धिपूर्वक कषायमें ग्रन्तर—

श्रबुद्धिपूर्वक व बुद्धिपूर्वक विभावकी बात इस तरह भी ग्रंदाज करलो । जैसे कोई ऐसा समफले कि सक्ष्यग्दृष्टिमें कषाय नहीं होते, विकल्प नहीं होते, कोई खराबी नहीं होती, विभाव नहीं होते, तो वह यों समझ लेता कि देखो याद है ना, ६ वें गुणस्थानमें जो एक श्रेणीमें चढ़ा हुप्रा है मुनि उसके भी ये चारों कषाय बताये गए हैं । संज्वलन क्रोध, मान, माया, लोभ । ग्रच्छा तो ६ वें गुणस्थानमें ही क्या, द वें ७ वें गुणस्थानमें भी ग्राश्रयभूत पदार्थके ग्राश्रयवाला जरा भी विकार नहीं । पच्चे न्द्रिय व मनके विषयोंमें । उसके तो पृथक्त्व बीचार शुक्लध्यान है । उसकी तो एक वेवल ज्ञातादृष्टा परिणति चल रही है तो ग्राश्रयभूत पदार्थोंमें उपयोग न जुटनेपर भी श्रबुद्धिपूर्वक कषाय है ना, द वें गुणस्थान ं ( केलरा २२ )

( ?xo )

में भी, ७ वें में भी । छठवें में तो संज्वलन कषायका तीत्र उदय होता है । १ वें में भी प्रत्याख्यानावरण कषायका उदय है । वहाँ तो ऐसा भी नहीं कि जिस कालमें ज्ञानी स्वानुभावमें लीन हैं उतने समयको ये कषायें ग्राना प्रभाव छोड़ दें । जितनी कषाय है ग्रप्रत्याख्यानावरण, प्रत्याख्यानावरण, उसका उदय है, सन्निधान है, लेकिन उपयोग चूँकि इस ज्ञानीने इस ग्रंतस्वत्त्वमें लगाया है इस कारण बुद्धिपूर्वक कषाय न रही, ग्रबुद्धिपूर्वक तो ६ वें गुणस्थान तक भी चलती, १० वें गुणस्थानमें भी चलती । यहाँ यह समक्तना कि जब ग्राश्रयभूत इन साधनोंमें उपयोग जुटाते हैं तो यहाँ बहुत बड़ा दुष्परिणाम होता है ग्रीर उसका निमित्त पाकर किर विशेष कर्मबंध होता है ।

२४८--उपादान, निमित्त व श्राश्रयभूत कारणोंके परिचयका लाभ--

यहाँ तीन बातें समभिये -निमित्त, उपादान ग्रौर ग्राश्रयभूत । उपादान है जीव स्वयं, निमित्त है कर्मोदय और ग्राश्रयभूत हैं, म्पर्श, रस, गंध, वर्ण, शब्द, इच्छा, प्रतिष्ठा ग्रादि ५ इन्द्रिय ग्रौर मनके विषय, ये सब है ग्राश्रयभूत कारण । आश्रयभूत कारणका कार्यके साथ, विकारके ग्रन्वय व्यतिरेक सम्बंध नहीं है। ग्राश्रयभूत कारण ग्रगर उपस्थित हो तो जीवमें कषाय जगे, ऐसा कोई सम्बंध नहीं, इसलिए इसको उपचरित कारण कहा जाता है, पर निमित्तभूत कर्मको उपचरित कारण नहीं कहा जाता, क्योंकि इसका विकारके साथ ग्रन्वय व्यतिरेक सम्बंध है । तो यह स्थिति हुई विकारकी निष्तत्तिमें ऐसा जब हम जानते है तो कितना उत्साह जगता है कि ये परभाव हैं, इनसे हटें, ये मेरे कुछ नहीं, इनसे हटकर ग्रंतरंगमें निज सहज चैतन्यस्वरूपका ग्रनुभव करें। हाँ तो एक साथ नाना प्रकारके बंधन उपाधिका सन्निधान होनेसे यह तुरन्त हुग्रा जो ग्रस्वभावभाव है, कुछ संयोग है ना इसलिए उपाश्रयोंमें उपयुक्त हो गया । अब देखो जैसे स्फटिकमें, दर्पणमें सन्निघानकी चीज स मने ग्राने से प्रतिविम्ब हो गया और उसकी स्वच्छता ढक गई, इसी प्रकार ग्रात्माका स्वभाव तो ज्ञायक स्वरूप है, सहज ज्ञायकस्वरूप है, मगर वह प्रतिफलन हुग्रा, ग्रनुभाग ग्राया, उससे वह स्वच्छभाव तिरोहित हो गया, उससे विवेक ज्योति समाप्त हुई, ग्रज्ञानी जीव ग्रब देहमें जीवमें भेद नहीं कर सकता, कषायमें जीवमें भेद नहीं कर सकता । विकल्पमें ग्रौर ग्रंतस्तत्त्वमें भेद नहीं बता सकता । जब भेद न रहा तो वह उन्हीं विभावोंको, जो पौद्गलिक कर्मके प्रतिफलनरूप थे उन ही विभावोंको जो कि गौद्गलिक कर्मका प्रतिफलन रूप थे उनको ही यह अपनाने लगा है । ये परभाव हैं, ये अन्य भाव हैं, लेकिन इनको यह अपनाने लगा । ये मेरें हैं, ये मेरे हैं, यह मैं हूँ, इस प्रकारकी इसकी विकल्प वृत्ति चलती है उसको ही तो तोड़ना है ।

२४९--पर पदार्थले श्रापत्तिका प्रभाव--

T

भैया थ्रापत्ति यह नहीं कि धन कम हो गया, घर गिर गया या परिवारका कोई गुजर गया, ग्रापत्ति तो यह है कि उन परिस्थितियोंमें यह जीव जो मानता है कि हाय मेरा था, वह मेरेसे निकल गया, उससे मुफे बड़ा ग्राराम था, वड़ा सुख था, ऐसा जो उसके सम्बंधमें मान रखा, एक कल्पना कर रखा बस उससे वह दुःखी है। दुःख होता है तो ग्रज्ञानसे, भ्रमसे, मिथ्या कल्पनाग्रोंसे । धनसे, मकानसे अथवा परिजनोंसे किसीको दुःख नहीं मिलता । तो यहाँ ग्राचार्य संत समझाते हैं कि ग्ररे भाई तुम क्यों ग्रपने ग्रात्मप्रभुका घात कर रहे हो ? उन दुःखोंमें, उन ग्राश्वयभूत स्थितियोंमें जुटकर क्यों ग्रात्माका घात करते हो, उनको छोड़ो ग्रीर इन जेयोंको ज्ञानमें मिलाकर मिश्रित स्वाद क्यों ले रहे हो ? ये तो बाह्य पदार्थ हैं, कोई ग्रज्ञानी हो, मिथ्यादृष्टि हो तो भी स्वाद नहीं ले सकता, परका, क्योंकि एक द्रव्य

(समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

 $\boldsymbol{\lambda}$ 

दूसरे द्रव्यका कुछ नहीं करता । मगर, ग्रज्ञानी क्यों कहलाता कि उस ज्ञेयको, ज्ञानमें बसाकर स्वाद तो ले रहा ज्ञानका और मान रहा ज्ञेयका स्वाद तो ज्ञेय ज्ञानका मिश्रण कर स्वाद ले रहा, इसलिए भाई वह ग्रज्ञानी है सो इस मिश्रणका स्वाद न लें । उसमें ज्ञेयको हटाकर एक ज्ञानमात्रका स्वाद लें । तो बन जावो एक साक्षी इस शरीरके पड़ोसी और ग्रपने ग्रापमें ज्ञानमात्र एक ज्ञित्मात्रका स्वाद लें । तो बन जावो एक साक्षी इस शरीरके पड़ोसी और ग्रपने ग्रापमें ज्ञानमात्र एक निज ग्रंतस्तत्त्वका ग्रनुभव करो, मिलेगा ग्रनुभव, होगा विशुद्ध ग्रानन्दका ग्रनुभव । बस इसको सिद्धि हो गई तो उस ग्रानन्दके ग्रनुभवसे इसे यह सब विदित हो जायगा कि ये बाहरी पदार्थ बेकार है, ग्रसार हैं, इनमें क्यों उपयोग फसाना । इनको क्यों ग्रपना मानना ? मैं ग्रब तक भ्रमसे ग्रपना मानता था ।

## २४०--भ्रम समाप्त होनेपर ग्रापत्तिका हटाव---

स।मने पड़ी थी रस्सी ग्रौर भ्रम यह हो गया कि यह साँप है, तो इस भ्रमके कारण वह बड़ा श्राकुलित हो रहा, घबड़ा रहा, हाय मेरे कमरेमें साँप है । यह रहेगा तो काट लेगा, यों वह घबड़ाता है, चिल्लाता है । पर कुछ थोड़ी धीरज रखकर सोचता है कि जरा देखें तो सही कि कौन सा साँप है । जब वह कुछ ग्रागे वढ़ा तो समभमें ग्राया कि ग्ररे यह तो कुछ हिलता डुलता भी नहीं, फिर कुछ ग्रौर आगे बढ़ा तो देखा कि अरे यह तो रस्सी सी मालूम होती। फिर कुछ आगे और बढ़ा, उठाकर देखा तो वह कोरी रस्सी थी। लो उसको सही ज्ञान हो गया कि ग्ररे यह तो रस्सी है मैं व्यर्थ ही इसमें साँपका भ्रम किए था । ग्रब वह पहले जैसा नाटक दिखा तो दे, नहीं दिखा सकता । वैसी घबड़ाहट भ्रब वह नहीं कर सकता । पसीनेका ग्राना, भीतरमें बड़ा क्षुब्ध हो जाना, बड़ी घबड़ाहट हो जाना, ऐसा नाटक ग्रब वह न खेल सकेगा, क्योंकि उसका भ्रम दूर हो गया, सही ज्ञान जग गया । ऐसे ही जब तक बाहरी पदार्थोंमें भ्रम है, यह मेरा है, यह मैं ही तो हूँ, जैसे पुत्रको देखकर ऐसा लगता कि बस तीन लोकमें सार यह ही है। तीन भुवनमें सार वीतराग विज्ञानता न कहकर उसको तो बच्चा, नाती, पोता म्रादि कह दो । क्योंकि इस मोही जीवके लिए तीन भुवनमें सार चीज वही लड़के नाती पोते बन रहे हैं जहाँ ऐसा ग्रज्ञान छाया है वहाँ क्या ज्ञान्ति हो सकती है ? सब केवल गप्प बात है । कोई कहे कि हमें तो ग्रारमाको शुद्ध शुद्ध बताने बतानेकी गप्पमें ही ज्ञान्ति हो जायगी, तो ज्ञान्ति नहीं हो सकती । भैया यह निर्णयमें ग्रा जाय कि ये सब बाह्य पदार्थ हैं, पर तत्त्व हैं, इनका द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव जुदा है, इसके किसी भी परिणमनसे मेरा क्या बनना है ? मेरे किसी परिणमनसे इसका क्या बनता है ? कदा-चित् ग्रनुकूल निमित्त मिल जाय तो वह तो एक योग हो गया, मगर पर द्रव्यकी ग्रन्य द्रव्यमें कोई ग्रधिकारपूर्वक बात नहीं हुई । भुफ्रे कौन सुखी करेगा, कौन मेरी रक्षा करेगा ? है क्या जगतमें कोई परमाणु जो मेरे ज्ञानस्वरूप ग्रात्मतत्त्वकी रक्षा कर दे ? क्या है कोई दूसरा जीव जो मेरे ग्रात्माको शान्त परिणमनमें ला दे, कुछ नहीं है । एक भी नहीं है । मेरे म्रात्मतत्त्वके सिवाय एक भी ऐसा द्रव्य नहीं कि जो मेरेको ज्ञान्त करदे। ज्ञान्ति की भिक्षा भी क्यों, ज्ञान्त तो यह खुद है। स्वभाव इसका शान्त है । ग्रपने शान्त स्वभावमें, निज धाममें उपयोगको बसायें, ज्ञानको बसायें, ज्ञानमें ज्ञानस्वरूपको बसावें तो निजमें अनुभव जगेगा जिससे बाहरो पदार्थोंके साथ एक तत्त्वका भाव मूलसे दूर हो जायगा । तो क्या करना ? इसके लिए ? एक तत्त्वाभ्यास द्वारा सब भेद जान करके अभेद अभिन्न एक इस ग्रंतस्तत्त्वमें ग्रंथने उपयोगको रमाना ।

कान्त्यैव स्नपयन्ति ये दर्शादेशो धाम्ना निरुंधति ये, धामोद्दाम महस्विनां जनमनो मुष्णन्ति रूपेण ये । दिव्येन ध्वनिना सुखं श्रवणयोः साक्षात्क्षरन्तोऽमृतं, वन्द्यास्तेऽष्टसहस्र लक्षणधरास्तीर्थेश्वराः सूरयः ।।२४॥

( १४८ )

( कलज्ञ २४ )

# २४१—एक स्तवनसे देहमें ही ग्रात्मत्त्वकी सिद्धिकी एक ग्रारेका—

प्रारम्भसे यह प्रकरण चल रहा है कि देह न्यारा ग्रौर ग्रात्मा न्यारा, कषाय न्यारा, ग्रात्मतत्त्व न्यारा, इस बातको अनेक ढंगोंसे सिद्ध करते हुए चले ग्रा रहे हैं । ऐसी बात बहुत सुनकर कोई व्यवहार-वादी अथवा व्यवहार एकान्तवादी यहाँ एक अपनी जिज्ञासा रख रहा है कि स्राचार्य महाराज स्राप यह कहते चले ग्रा रहे हैं कि देह ग्रलग चीज है, जीव ग्रलग चीज है, लेकिन यह बात तो कभी कभी ग्रापके वचनोंके ही विरुद्ध पड़ रही है ग्राप जब स्तवन करते हैं तीर्थंकरका या ग्राचार्य महाराजका, साघु महा-राज का, तब देखो किस-किस स्वरूपसे स्तवन करते । तीर्थंकरके स्तवनमें कहा तो यों कहा कि घन्य हैं तीर्थंकर महाराज, आपने ग्रपनी कांतिसे दसों दिशाग्रोंको नहा डाला ग्रर्थात् आपके शरीरकी कांति ऐसी फैली कि दसों दिशा आमें फ़ैल गई । तो कांति जो फैली है, दसों दिशायें जो उज्ज्वल हुई हैं वह क्या ग्रात्माकी कांति है ? वह तो देहकी कांति है । कांति तो पौद्गलिक है, वह दसों दिज्ञाग्रोंमें फ़ैल गई। इससे तो जो देह है सो ही भगवान है, यह ही बात ग्रायी तो देहसे न्यारा है भगवान आत्मा, यह बात तो न रही । देहसे न्यारा नहीं रहा आत्मा, तो ग्रपने ग्रापके बारेमें भी सोचना कि मैं दंहसे न्यारा हूँ, यह कहाँ तक ठीक है। तो यह ग्राचार्यं महाराजसे कहे जा रहा है शंकालु कि बात तो यहाँ अन्य कुछ नजर या रही है कि जो देह है सो ही ग्रात्मा है । ग्रगर देह ही श्रात्मा न हो तो फिर भगवानकी जो ऐसी स्तुति करते हैं कि हे भगवान आपने कांति द्वारा दसों दिशाम्रोंको उज्ज्वल कर दिया, यह कथन कैसे बनेगा । यहाँ शंकाकार कह रहा कि हम तो यह मानते कि जो शरीर है सो त्रात्मा । ग्रौर भी जब तीर्थंकरका स्तवन करते तो कहते कि दो तीर्थंकर हरे हैं, दो काले हैं, दो सफेद है, दो नीले हैं ग्रौर बाकी स्वर्ण रंगके हैं, तो क्या ग्रात्मा काला, हरा ग्रादि हो रहा ? कर रहे भगवान की स्तुति – दो हरिया, दो सांवला इत्यादि । तब इससे यह मालूम हुग्रा कि जो देह है सो ही भगवान है, सो ही ग्रात्मा है । ग्रौर यहां दिखता भी ऐसा है – पशुको देखते तो कहते कि ग्रा गया पशु जीव, मनुष्यको देखते तो कहते कि ग्रा गया मनुष्य जीव । तो हमारे ख्यालसे जो देह है सो ही ग्रात्मा है, ऐसा एक शंकाकार कह रहा है । इस प्रकरणमें यह बात समभनाकि शंकाकार कह रहा है, उसका उत्तर श्रागे दिया ज।यगा कि दास्तविक बात क्या है ? तो जब कई दिनोंसे ग्राचार्य महाराज देह न्यारा जीव न्याराकी बात कह रहे तो इस शंकाकारको एक दिन कह तो लेने दो ग्रपने मनकी बात, ग्रौर देखो यह समफते रहना कि ग्रभी यह ही शंकाकार कह रहा, ग्रच्छा यह बात जरा बडी ग्रच्छी तरह जल्दी भी समभमें त्रायगी, क्योंकि खुदकी बीती बात है । ऐसा ध्यान करके समभ लेंगे कि बात बिल्कुल ही ठीक कही जा रही, देह है सो ग्रात्मा (हँसी) ।

२५२--तेज ग्रौर ध्वनिके रूपमें तथा देह लक्षणके रूपमें प्रभुस्तवनमें देहके ही श्रात्मत्वकी सिद्धिकी ग्रारेका--

ग्रच्छा, और भी तीर्थंकरोंकी स्तुति होती है कि हे भगवान ग्रापने ग्रपने देहके ढारा सबको प्रभावित कर दिया। इतना तेज और किसी का नहीं। बड़े बडे तेज वाले सूर्य ग्रादिक उनके भी तेजको तिरस्कृत कर दिया। समवशरणमें जहां तीर्थंकर विराजे हुए हैं वहाँ स्वयं इतना ग्रद्भुत प्रकाश रहता है कि जहाँ एक कविने कह ही दिया कि हे प्रभो ग्रापके तेजके ग्रागे सूर्य ग्रीर चन्द्रका तेज भी लज्जित हो गया। तो इस बातमें जाहिर होता है कि जो देह है सो ग्रात्मा। देहसे निराला कोई ग्रात्मा नहीं। यह सब एक शंकाकार कह रहा है। ग्रौर, भी देखो, हे प्रभो ग्रापका ऐसा सुन्दर रूप है कि लोगोंके

( १४६ )

(समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

( १६० )

मनको हर लेता है यह । देखनेमें क्या ग्राया ? रूप ग्रौर उसी रूपको देखकर लोगोंका मन लुभा जाय बड़ा ग्रच्छा लगे, ग्राकर्षण हो तो देखो उस रूपसे ग्राकर्षण हुग्रा ना तो भगवानको कहते है कि रूप देहमय है ग्रौर देह है भगवानमय । देखो जब किसी मुनिराजके चार घातिया कर्मोंका विनाश होता तो पहले हो गया नाश मोहनीय कर्मका और १२वें गुणस्थानमें तीन घातिया कर्मका स्रभाव हो गया, चार घातिया कर्मोंके नष्ट होते ही इतना एक प्रभाव बढ़ता है, केवल ज्ञानी होते ही हैं कि शरीरमें कोई बृद्धपना रहेगा नहीं, शरीरके कोई टेढ़े मेढ़े ग्रंग न रहेंगे । मुनि ग्रवस्थामें भले हो रहा हो टेढ़ा मेढ़ा, आँखें घँस गई हो, ब्रादमी ही तो हैं, मगर केवल ज्ञान होते ही वह शरीर सुगम सुन्दर हो जाता है। तो कितना सुन्दर हो जाता होगा ? जब एक अतिशय है कि खराब शरीर हो, बूढ़ा शरीर हो, टेढ़ा शरीर हो तो केवल ज्ञान होते ही बड़ा सुन्दर शरीर बन जाता है, तो कितना सुन्दर बनेगा कि जिससे ग्रौर कुछ सुन्दर हो ही न सके । जब ग्रतिशय हो तो वह पूर्ण अतिशय है, उस सुन्दर शरीरको देखकर लोगोंके मन हरे जाते हैं। वो कहते हैं कि हे भगवान ग्रापके रूपने मन हर लिया। तो रूप कहाँ था ? देहमें, ग्रौर भगवानका स्तवन कर रहे तो बस देह ही तो भगवान हुग्रा । देहसे ग्रलग भगवान क्या ? ऐसी एक जिज्ञासा चल रही है । ग्रौर भी वर्णन करते ना कि हे प्रभु ग्रापकी दिव्यध्वनि मानो सक्षात् अमृत बरषाती है । दिव्यध्वनि क्या है ? एक शब्द पर्याय, ग्रौर ग्रापकी दिव्यध्वनि । ऐसा ग्रभेदसे बोलते हैं तो दिव्य ध्वनि यह कोई देहसे भिन्न चीज तो नहीं है। वह इस देहकी ही तो बात है। तो ऐसे स्तवनसे जाहिर होता है कि जो यह देह है सो ही भगवान है स्रौर फिर जब यह बात कहते हैं भगवानके स्तवनमें कि हे प्रभु ग्रापके १००८ लक्षण पाये जाते हैं याने शरीरमें ऐसे चिन्ह, रेखायें, लक्षण, ग्रौर, ग्रौर जो कुछ होते हों वे सब १००८ लक्षण हैं, वे सब हैं देहमें ग्रौर कह रहे ग्रापके १००८ लक्षण हैं ग्रौर लिखा भी है ग्रन्थोंमें कि १००५ लक्षण हैं भगवान के, तो वे सब लक्षण देहमें है । कुछ तो यहाँ भी चलते हैं ग्रौर उसी के द्वारा स्तवन किया जा रहा तो हम तो यह ही समभे कि देह है सो आत्मा है । देह है सो भगवान । ऐसा एक व्यवहारैकान्तवादी ग्रपनी एक जिज्ञासा रख रहा है ग्रौर दलील दे रहा है कि अगर यह देह ही भगवान न हो तो फिर ये जो स्तवन हैं वे सब मिथ्या हो जायेंगे इसलिए इसकी तो एकान्त रूपसे यह ही धारणा है कि जो शरीर है सो ही म्रात्मा है । एक ऐसा प्रश्न इस प्रसंगमें हो रहा है।

# २४३— निश्चयनय श्रौर व्यवहारनयसे प्रभुस्तुतिकी विभिन्नता—

शंकालुने कहा तो है, किन्तु विचार करनेपर समझमें ग्रायगा कि देखो निश्चयनय और व्यव-हारनय इन दो बातोंसे स्तुतिकी पद्धतिमें भेद ग्राया है । निश्चयनय बताता है लक्षण कि एक द्रव्य है, उसमें जो गुण है, उसमें जो परिणति है, उसको ही निरखना, उसको ही बताना, उसका ही वर्णन करना और व्यवहारनय ग्रथवा उपचारनयमें उस दृष्टिसे देखें तो क्या है ? भिन्न द्रध्यकी बात भिन्न द्रव्यमें लगा कर कहना, मगर कुछ प्रभाव है, उपचार भी एकदम ग्रटपट नहीं किया जाता है । जैसे घीका घड़ा है तो लोग उसे घीका ही घड़ा क्यों कहते ? यों क्यों नहीं कह देते सीधा मिट्टीका घड़ा ? तो कुछ संबंध है, कुछ उसमें तथ्य है । एकान्ततः वहाँ पर भी ग्रप्रयोजकता नहीं है । जिसमें घी रखा हो वह घीका षड़ा कहलाता । ग्रब उसमें कोई निश्चयकी बात जोड़ने लगे तो वह मिथ्या है । जैसे मिट्टीका घड़ा, ताँबेका घड़ा, लोहेका घड़ा, सारी बातोंको कह लो तो मिथ्या है । कैसे है फीका घड़ा ? वह तो मिट्टीका है । ऐसे ही भगवान जिस देहमें ग्रधिष्ठित हैं उस देहकी बात तो है ग्रीर उसमें तथ्य भी है । सम्बंब है । तो जो परख करने वाले लोग होते हैं वे सब ग्रोरसे परख करते हैं । निश्चय दृष्टिसे ग्रलग अलग वस्तुको एक एक देवते हैं । देह देह है, भगवान भगवान हैं । मगर, जिस देहमें भगवान ग्रधिष्ठित हैं उस देहके स्तवनसे भगवानका स्तवन होता है व्यवहारनयसे ।

२४४--उपचारसे, व्यवहारसे किथे गये स्तवनको मुद्रायें--

ग्रब देखो व्यवहारसे बढ़कर उपचारमें यह स्तवन कैसा चलता है-द्रोपदिका चीर बढ़ायो, सीतापति कमल रचायो। तो जिन शब्दोंमें स्तुति बोली उन्हीं शब्दोंसे उपादानरूपसे, निमित्त कर्तृत्वरूपसे ग्रनुभवको बात हो, तो गलत है। भगवानने कहाँ आकर द्रोपदीका चीर बढ़ाया ? भगवानने कहाँ आकर सीताके कमल रचा ? मगर प्रयोजन सोचो ऐसा स्तवन करना ठीक भी है याने उस द्रोपदीको, उस सीताको प्रभुके चरणकमलकी भक्ति थी वह प्रभुगुणका स्मरण करनेवाली थी, जिसके सम्यक्तवका भाव था ग्रौर प्रभुके गुणस्तवनमें प्रीति थी, विशिष्ट पुण्यबंध था, जब उस पुण्यका उदय ग्राया तब यह अतिशय हो गया । सीताके कमलका अतिशय कैंसे बना कि दो देव कहीं जा रहे थे, केवलीके दर्शनको, रास्तेमें उन्होंने देखा कि अग्निकुण्ड जल रहा है, फिर देखा कि एक सतीकी इसमें परीक्षा होनी है तो वे धर्मात्मा देव थे सो वहीं रुक गए । और सोचा कि इस जगह तो कोई ग्रतिशय होना चाहिए, नहीं तो दुनियामें अधर्मका प्रचार बढ़ जाएगा और लोगोंमें सतित्वके प्रति अनादर हो जाएगा इसलिए उन देवोंने विकियासे वहाँ कमलकी रचना कर दी ग्रौर जलवृष्टि कर दी । देवोंके तो विकिय होती है। वे विकियासे जो चाहे सो कर दें । तो जिस समय सीताने णमोकार मंत्रका घ्यानकर अग्निकुण्डमें प्रवेश किया उसी समय तुरन्त वे देव विक्रियासे जलरूप बन गए कमल खिल गया । तो क्या था ? सीताने कोई अद्भुत भाव किया था । सो वहाँ एक प्रकारका पुण्योदय आया, उसका कहीं यह अर्थ तो न लगेगा कि जो जो स्त्री अग्निमें प्रवेश करे और न जले, पानी बन जाय सो तो है सती और श्रग्निपर पैर रखनेसे जल जाय सो सती नहीं, ऐसा नियम तो न बन जाएगा । वह तो उसका एक पुण्योदय था । एक घटना सुनते हैं पंजाबकी कि किसी एक पुरुषको अपनी स्त्रीके चरित्रपर कुछ संदेह तैलमें अपना हाथ रख दोगी और वह हाथ जलेगा नहीं, तो हम समझेंगे कि तुम ठीक हो, वरना हमको तुम्हारे चरित्रपर संदेह है । तो स्त्रीने खूब तेज खौलते हुए तैलमें हाथ डालना स्वीकार कर लिया । आखिर यह घटना सब जगह फैली कि इस इस तरहसे स्त्रीके चरित्रकी परीक्षा होगी तो उसका हाल देखनेके लिए बहुतसे लोग इकट्ठे हो गए । ग्रब उस स्त्रीने क्या किया कि ग्रपने साथमें कुछ नीमके झोंकें ले त्रायीं ग्रीर उन कोग नोंमें वह खूब तेज खौलता हुग्रा तैन भिगोकर सब तरफ छिड़कना गुरू किया। तभी लोग जले और दूर भगे। सभीने कहा कि ऐसा क्यों किया ? तो उसने कहा कि में सभीके चरित्र ही परीक्षा कर रही थी कि कौन तो चरित्रवान है ग्रौर कौन हीन चरित्रका है। तो कहीं कोई आगमें प्रवेश करे ग्रौर वह न जले, उस जगह कमल रच जाय, ग्रग्निकुण्ड जलकुण्ड बन जाय ऐसा कहीं सबके जिए नियम तो नहीं है । वह तो वैसा होना था सो हो गया। इस प्रकारका सीताका विशिष्ट पुण्यका उदय था कि उस समय वैसी बात बन गई। तो बात यह कह रहे हैं कि एक तो निश्चयस्तुति और एक व्यवहारस्तुति । ऐसी ही बात उस द्रोपदीकी चीरके सम्बंधकी है । उस समय द्रोपदीके विशिष्ट पुण्यका उदय हुग्रा कि उसका चीर बढ़ गया, उसकी लाज बच गई । तो द्रोपदी ग्रौर सीताका धर्मकी ग्राराधनाके प्रसादसे इस प्रकारका विशिष्ट पुण्यका बंध हुग्रा, तो यह ग्रतिशय हो

(१६२)

#### ( समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग )

गया। णमोकार मंत्रका पाठ किया, भगवानका गुणानुवाद किया, भगवानका ध्यान किया तो उसके प्रतापसे यह ग्रतिशय बना इसलिए ग्राश्रयभूत कारणमें उपचारकी बात कही जाती है कि हे प्रभो ! ग्रापने ''द्रोपदिका चीर बढ़ाया, सीता प्रति कमल रचाया।'' इस तरह कोई स्तुति करे तब तो ठीक है, मगर कोई ऐसा जाने कि भगवान ग्राये, उन्होंने द्रोपदीका चीर बढ़ाया, सीताके लिए कमल रचाया तो यह बात मिथ्या है।

२४४--देहकी स्तुतिसे प्रभुका स्तवन सम.भनेमें व्यवहारका योग---

प्रभुकी व्यवहार स्तुतिमें कहा जायगा कि भगवानकी कांतिने दसों दिशाग्रोंको नहा दिया ग्रादिक जो भी बात कही जायगी । ग्रौर निश्चय दृष्टिसे भगदानके जो भी गुण हैं—ग्रनन्त ज्ञान, ग्रनन्त दर्शन, ग्रनन्त शक्ति ग्रौर अनन्त ग्रानन्द उसका स्तवन करनेसे भगवानकी स्तुति निश्चयसे होगी । ग्रौर व्यवहारसे देहके स्तवनसे स्तुति होती है । ग्रभी ग्रापके मित्र बैठे बात कर रहे हैं ग्रौर कदाचित् किसी मित्रकी टोपी या पगड़ी नीचे गिर जाय तो उसे ग्राप कितनी सावधानीसे उठाकर उसे साफ करते ग्रौर यदि गुरुत्वबुद्धिसे उठा ले तो उसे ग्रपने मस्तकपर भी धर लेते । ग्रब कोई यह कहे कि यह पगड़ी या यह टोपी तो उस दोस्तकी है, ग्राप उस दोस्तकी भक्ति न करके टोपी या पगड़ीकी भक्ति क्यों कर रहे ? तो भाई वह भक्ति, वह ग्रादर, वह महत्त्व उस दोस्तको ही दे रहा, किन्तु उसका सम्बंध उस पगड़ी या टोपीसे है इसलिए उसका भी वह ग्रादर कर रहा । तो कुछ सम्बंध तो है यहाँ, यह व्यवहार की बात है, तो इस प्रकार व्यवहारसे देहका स्तवन करनेसे भगवानकी स्तुति कही जाती है । २४६—शरीरके स्तवनसे परमार्थतः प्रभुस्तवनका ग्रभाव—

देखो जिसके ग्रनुराग है, जिसमें भक्ति है, जो सरल हृदयका है, जो मायाचाररहित है उससे अपने ग्राप दोनों किस्मकी भक्तिके शब्द ग्राते हैं ग्रौर एक यह ही ठान लें कि हम तो देहकी बात ही न करे, देहका स्तवन ही न करें, प्रभुकी इस मुद्राको ही न देखें, हम तो अनन्तज्ञान, ग्रनन्तदर्शन, ग्रनन्त चैतन्य-शक्तिकी बात करेंगे । यदि कभी हठमें ग्रा जावें तो बनावटी निर्णय करके तो ऐसा कर लेंगे, चलेंगे नहीं, न वैसा भाव करेंगे, मगर सरलतासे, सुगमतासे बड़े-बडे ज्ञानी पुरुष निक्चयस्तुति करते है, व्यवहार-स्तुति भी करते हैं, जानते सब हैं-व्यवहारस्तवन करके एक तथ्य जानते हैं श्रौर निश्चयस्तवन करनेकी तो एक युक्ति ही बनी हुई है । तो जैसे स्तवनका उदाहरण देकर शंकाकार यह कह रहा था कि शरीर है सो भगवान है, ऐसा कहकर ग्रयने अत्पके बारेमें यह निर्णय दे रहा था कि मैं ग्रात्मा कोई ग्रलग नहीं, जो यह शरीर है सो ही मैं हूँ, सो ठीक नहीं ग्रब यहीं देख लो शरीरका कोई स्तवन करे--ग्रापका शरीर बड़ा सुन्दर है, ग्रौर बहुत ही सुगंध करने वाला है, ऐसी बात कोई कहे तो वह भीतर ही भीतर खुश होता कि नही ? वह क्यों खुज्ञ होता कि उसका उस ज्ञरीरसे सम्बंध है ग्रौर उसने इतना ग्रज्ञान बनाया है कि जो शरीर है सो मैं हूँ । यह उसकी बात चज रही है । ऐसी बातोंको देखकर शंकाकार कहता है कि शरीर है सो भगवान है, पर उत्तर है कि शरीर निराला है, भगवान निराले है, यह शरीर जुदा है, जीव जुदा है । शरीरके स्तवनसे ग्रात्माका स्तवन नहीं होता । ग्रात्माके इस द्रव्य, गुण, पर्याय, पवित्रता ग्रादिक के स्तवनसे ग्रात्माका स्तवन होता है । यों तो लोग मान बैठते है, शरीरकी बात तो दूर है, ग्रभी किसी मकानकी आप स्तुति करें - साहब आप इनको जानते है ? अजी इनका क्या कहना, इनके इतना बड़ा मकान है और मकानका दरवाजा तो ऐसा संगमरमरका, पुराने पत्थरोंका है, कि उस पर ऐसी ऐसी चित्रकारी है कि बस देखते ही बनता है । वैसी चित्रकारो तो कहीं देखनेको मिलेगी नहीं ।

#### ( कलका २४ )

विदेशी कारीगरोंने उस मकानमें सारी चित्रकारी रची है, अर्भुत चित्रकारी बनायी, इन साहबका क्या कहना है, इनके तो बड़ा पुण्यका उदय है। ऐसी बात सुनकर लोग हर्ष मानते हैं। ऐसा हर्ष मानने वालोंकी बात कह रहे हैं कि देखो जिसने मकानकी इतनी बड़ी प्रशंसा की उसके प्रति यह मकान मालिक लट्टू होकर खुश हो रहा। तो उसका अर्थ है कि इस मकानमें तो प्रशंसा लायक बात है मगर मालिकमें खुदमें कोई प्रशंसा लायक बात नहीं है। तो यह तो उसकी निन्दा ही हुई, पर वह खुश होता है कि मेरी प्रशंसा की जा रही। अरे प्रशंसा तो गुणमें है कि ये तो बड़े धर्मात्मा पुरुष है, बड़े उदार है, दीन दुःखियोंकी सेवा करते हैं, इनका हृदय बड़ा पवित्र है, यह तो हुई उसकी प्रशंसा, और मकानकी प्रशंसा कर देनेसे तो इसकी कोई प्रशंसा नहीं हुई। यह तो व्यर्थ ही कल्पनायें करके खुश होता। **२१६—व्यवहारस्तवन व निश्चयस्तवनकी ग्रण्नो ग्रण्नो जप्**योगिता—

यहाँ कोई व्यवहारस्तुतिसे तो हट जाय ग्रौर निश्चयस्तुतिसे ग्रनभिज्ञ रहे तो बात नहीं बनती । कोई ऐसा करे कि व्यवहारकी बात ही न निकाली जाय स्रौर वह निश्चय निश्चयकी स्तुति करता रहे सो अथवा जब हम उसके लायक होंगे तो निश्चय स्तुतिमें प्रवेश हो जायगा आदि स्वच्छन्द वृत्तियाँ हित-कर नहीं । जब तक हम मन, वचन, कायकी स्तुति कर रहे तत्त्वलक्ष्यी होकर तब तक निञ्चयस्तुति भी चलती है, व व्यवहार स्तुति भी चलती है । स्तुति ग्रन्थोंमें लिखी है कायादि स्तुतिकी बात, मगर वह व्यवहारस्तुतिकी सब बात है । निरुचयनयसे तो भगवानकी पवित्रताका वर्णन करनेसे वर्णन किया गया उनका । ग्रपने ग्रात्माके सही स्वरूपको जानें, उसका ही ग्राग्रह करें तो हम उस ही में रँग सकेंगे । इससे इन्द्रियविजय भी चलेगा, मोह भी नष्ट होगा, कर्म भी नष्ट होंगे मोक्षमार्गकी सब उपयोगी बातें होंगी । इस प्रकारसे ज्ञानमात्र निज अंतस्तत्त्वके अनुभवमें यह हूँ यह ग्रास्था बने, ज्ञानमात्र तत्त्वका भान रहे श्रौर वहीं रम जाय, जिस जिस उपायसे यह बात बन सके वह उपाय करो । उस उपायका नाम है व्यवहार चारित्र, जिस जिस उपायको करके यह श्रागम ज्ञान बन सके, जिस उपायको करके रुफान यह ही बने, गुणकी वह पहली पदवी वर्णन करने योग्य है । अभ्यास बढ़ायें । निइचयनयसे मध्यके विकास का वर्णन करें ग्रौर परमशुद्धनिश्चयनयसे, शुद्धनयसे शुद्ध ग्रन्तस्तत्त्वकी ग्रनुरूपताका वर्णन करें । तो वह है निश्चयनयसे स्तुति । ग्रौर शरीर महिमा बताकर गुणगान करना यह सब है व्यवहारस्तुति । ग्रगर व्यवहारकी बात खतम कर दी जाव तो तीर्थप्रवृत्ति नहीं चल सकती ग्रौर ऐसा करनेसे तो ग्रागे होने वाली लाखों करोड़ों पीढ़ियोंका ग्रहित किया । ग्रगर तीर्थप्रवृत्तिका भाव न रखा तो उससे तो जनता का बड़ा ग्रहित होगा । काम निकालें जैसे निकलता हो मगर किसी एक परिपाटीको मेटना नहीं, क्योंकि आगे भी वह परिपाटी चलती रहेगी तो लोगोंको सन्मार्ग मिलेगा । देखो शुद्ध व्यवहारसे जानें, निश्चय– न यसे जानें ग्रौर अपना कल्याण करें, तो इस प्रकार इस जिज्ञासुकी शंकाके समाघानमें यह बात ग्रायी कि व्यवहारनयका स्तवन हो तो वहाँ भी वास्तविक परमार्थ बात जानना कि प्रत्येक द्रव्य है तो अपने ग्राप, मगर यह सम्बन्धवश एक स्तवन चल रहा है । तत्त्वकी बात करते करते बहुत गहरी बात ला दें । ऐसा होते होते कुछ थोड़ा ग्राराम भरी चर्चा हो, जहाँ एक ग्राराम भरी चर्चा चले, वहां कोई करे देहादिका वर्णन, तो देहके स्तवनमें भी, व्यवहारस्तुतिमें भी प्रयोजन परमात्म प्रेम है और अन्तमें निर्णय यह दें कि हाँ सम्बन्ध तो है ग्रौर उस सम्बंधका प्रभाव भी चलता है, मगर प्रत्येक द्रव्यका स्वरूप न्यारा है । एक द्रव्यके स्तवनसे दूसरे द्रव्यका स्तवन नहीं होता । सम्बंधवज्ञ, प्रयोजनवज्ञ, अनुरागवज्ञ देहका वर्णन किया जा रहा है तो उसमें भी इस ग्रात्माके प्रति भक्ति है । कुछ भक्तिके सम्बंधवश देहका भी

( १६३ )

( 858 )

वर्णन होता है, वह व्यवहारनयसे स्तवन है, निश्चयनयसे ग्रात्मस्वरूपका स्तवन ग्रात्म गुण स्तवनसे है । प्राकारकवलिताम्बरमुपवनराजीवनिगीर्णभूमितलम् । ग्रक्षोभमिव समुद्रं परिखावलयेन पातालम् ।।२४।।

२४२--दृष्टान्तपूर्वक व्यवहारस्तवनका वर्णन----

प्रकरण यह चल रहा है कि शरीर जुदा है, ग्रात्मा जुदा है । भगवान जुदे हैं, शरीर जुदा है । भगवानके ग्रात्माके गुणोंका स्तवन करनेसे भगवानकी भक्ति होती है, यह तो सुनिश्चित है ही, पर भगवानके देहके अतिशयोंका वर्णन करके भी स्तुति मानी जाती है । लेकिन यहां यह अन्तर जानना कि देहके स्तवनसे भगवानका स्तवन करना यह व्यवहारसे स्तवन है ग्रौर भगवानके गुणोंका स्तवन करके भगवानका स्तवन समफना यह निश्चयनयसे स्तवन है। उसकी यहाँ बात बतायी गई, उस ही का श्रौर स्पष्टीकरण करनेके लिए एक दृष्टान्त दिया जा रहा है, जैसे कोई पुरुष राजाका वर्णन करना चाहता है श्रथवा मानो राजाकी कोई बात ही वह कहना चाहता है । जैसे एक नगरका वर्णन कर रहे हैं कि यह नगर ऐसा है, क्या वर्णन कर रहे कि इस नगरके चारों तरफ तो कोट है ग्रौर कोटके ग्रासपास चारों तरफ बड़ी गहरी खाई है ग्रौर उस नगरमें बहुत बड़े-वड़े मकान हैं, देखिये पहले जमानेमें नगरकी रक्षा के लिए नगरके चारों तरफ कोट बनाया जाता था । जैसे बहुतसे नगरोंमें बने हैं जयपुरमें बना उदयपुर में बना है, दिल्लीमें भी जैसे कोट बना है ना, वह केवल एक बादशाहकी रक्षाके लिए बना है और सारी प्रजाकी रक्षाके लिए कोट बने हैं ऐसे भी बहुतसे शहर हैं । जैसे उदयपुरमें देखो तो सारा नगर कोटसे घिरा हुग्रा है । दरवाजेसे नगरमें जाना होता है । तो नगरकी रक्षाका वह एक साधन था । ग्रब तो वे कोट बेकारसे हो गए क्योंकि अब तो हवाईजहाज चलने लगे । पहले जमानेमें जब हवाई जहाज न थे तो नगरकी रक्षाके लिए नगरके चारों त्रोर कोट हुया करते थे। उससे नगरके राजाकी एक खासियत जानी जाती थी। बड़े नगर हैं, अच्छे लोग हैं, अच्छा राजा है, समझदार है, ये सब बातें समभी जाती थीं ग्रौर उस कोटके नीचे एक गहरी खाई रहती थी जिसमें पानी भी भरा होता था । कोट तक पहुंचना भी कठिन हो, यह भी एक रक्षाका साधन था। तो इन्हीं बातोंको लेकर कोई नगरका वर्णन करे कि क्या कहना है उस नगरका । वह नगर तो ऐसे बड़े बड़े विशाल महलोंसे सज्जित है कि जिन महलोंने मानों ग्राकाशको खा रखा है। ग्राकाशको खा रखा के मायने वे महल बहुत ही ऊँचे हैं। यह एक कवि-जनोंकी ग्रलंकारमें कहनेकी भाषा है। ग्राकाश होता है बहुत ऊँचा और महल खा रहे हैं ग्राकाशको मायने बड़े ऊँचे ऊँचे महल हैं। एक बार ग्रहमदाबादमें हमसे वहांके लोग कहने लगे-महाराज जी यहाँ तो मकान बनानेके लिए नीचेकी भूमि बहुत मँरुगी पड़ती है मगर ग्राकाश बहुत सस्ता पड़ता है ।.... कैसे ! ....यों कि जमीन तो नीचे थोड़ीसी मिल पाती है बड़ी रकम लगाकर कोई एक कमरेकी पा गया कोई दो कमरेकी, पर उसके ऊपर चाहे जितने मंजिल बनाते चले जावो ४-५-६ वहाँ कोई रोकने वाला नहीं । तो ग्राकाश सस्ता है, पर जमीन बढ़ी महगी है । तो मकानको ऊँचे उठानेके मायने श्राकाशसे मिलना । तो नगरका वर्णन किया जा रहा है ।

२४९--दृष्टान्तपुर्वक व्यवहारस्तवनसे निश्चयस्तवनके ग्रभावका कथन--

नगरका कितना ही वर्णन करें कहीं नगरका वर्णन करनेसे राजाका वर्णन बन जायगा क्या ? यह बात बताते है । किस बातके लिए यह उदाहरण है कि इस देहका कोई कितना ही वर्णन करे पर देहका वर्णन करनेसे क्या भगवानका वर्णन हो जायगा ? जैसे कि नगरका वर्णन करनेसे राजाका

#### ( १९४ )

( कलका २५ )

۷

वर्णन नहीं होता । मगर कोई राजाके ख्यालसे नगरका वर्णन क्यों कर रहा है तो थोड़ा अधिष्ठाता, ग्रधिष्ठेयका तो सम्बंध है, ग्रब नगरका ग्रधिष्ठाता है राजा लोकव्यवहारसे, इसलिए लोग नगरका वर्णन करने लगे एक राजाका वर्णन हो जाय इस ख्यालमें, मगर वस्तुतः नगरका वर्णन करनेसे राजाका वर्णन नहीं होता । कितना ही वर्णन हो, अथवा इतना बड़ा कोट है, इस कोटने भी म्राकाशको खा डाला श्रौर नगरके बगीचोंकी भी कुछ बात कहना चाहे कि इन बगीचोंने तो सारी भूमिको खा डाला । याने ये तीन ही बातें हैं ऊपर नीचे ग्रौर समतल । तो ऊपर सारा ग्राकाश खा डाला कोटने ग्रौर मकानोंने । खा सकता है क्या ? नहीं, पर एक कविकी अलंकारकी भाषा है, उसमें यह बताया है कि इतने ऊँचे मकान हैं, ग्रौर समतल भूमिको इन बगीचोंने खा डाला है, मायने बहुत बड़े ग्राकारमें बगीचोंने इस भूमिको घेर लिया है, ग्रौर चारों तरफकी खाईको पातालनेखा डाला है मायने बड़ी गहरी खाई हैं उन बगीचोंका वर्णन करनेसे, किलेका वर्णन करनेसे कहीं राजाका वर्णन नहीं हो जाता । राजाका वर्णन तो तब होता है जब यह कहा जाता कि यह राजा उदार है, गरीबोंका रक्षक है, जो प्रजासे टैक्स लेता है उस टैक्समें से ग्रपने लिए कुछ खर्च नहीं करता । जैसे ग्रौर नगरके लोग हैं वैसे ही राजा भी ग्रपनी कुछ भूमि वगैरह जायदादसे अपना गुजारा करता है, इतना निष्पक्ष निर्लोभ है, प्रजासे वसूल किए हुए धनको प्रजाके काममें खर्च करता है, बड़ा न्यायप्रिय है,तो इस तरहसे राजाका वर्णन होता है । सो जैसे नगरका वर्णन करनेसे कहीं राजाका वर्णन नहीं होता इसी प्रकार तीर्थकरके देहका वर्णन करनेसे तीर्थंकर भगवानके ग्रात्माका वर्णन नहीं होता । ग्रौर की ती बात क्या ? यहाँ तक सोच सकते हैं ग्राप कि हुए तो हैं ऋषभदेव तीर्थकर भगवान पगर जो ऋषभदेव है,वह भगवान नहीं, जो भगवान है वह ऋषभदेव नहीं, देखिये यह बात सच कह रहे हैं क्योंकि जो ऋषभदेव हैं वे अगवान क्यों नहीं ? सब तो कहते हैं कि ऋषभदेव भगवान हुए, चौबीसों तीर्थकर भगवान हुए, यहाँ कह रहे कि ऋषभदेव भगवान नहीं तो एक निश्चय दृष्टिसे सोचो । प्रशंसामें तो ऐसा भी ग्रलंकार बना कि है तो ऋषभदेव नाभिके पुत्र, पर नाभिसे उत्पन्न हुए, इसका ग्रलकार क्या बना कि विष्णुकी न।भिसे हुए और लोग भी तो कहते है कि ब्रह्मा विष्णुको नाभिसे उत्पन्न हुए, ग्रौर चित्र भी रखते है कि विष्णु विराजे हैं, उनकी नाभिसे कमल निकला और उस कमलके ऊपर ब्रह्मा विराजे हैं। ग्ररे वह इसीकी फोटो है, एक ग्रलंकारसे वर्णन बन गया। नाभि राजा थे। उस नाभि राजासे ऋषभदेव उत्पन्न हुए और वे ऋषभदेव भगवान बनकर समवशरणमें चतुर्मुख थे ग्रौर वहाँ जो कमल रचा उसके ऊपर चारों ग्रोर ग्रंतरिक्ष बिराजमान थे । यह बात स्तुतिमें कही थो, पर घीरे-घीरे जैसे जैसे समय बीतता गया वैसे वैसे उसका रूपक बिगड़ता गया। कोई लोग कहते कि भगवान विष्णु हैं, वहाँ नाभिकमल बना और उससे व्रह्मा हुए । पर ग्रसलियत यह थी कि नाभिराजा थे ग्रौर उससे उत्पन्न हुए ऋषभदेव, ग्रौर वे भगवान बने फिर कमलके ऊपर चार ग्रोरों ग्रंतरिक्ष विराजमान हुए । तो देहादिकी स्तुतिसे प्रभुकी स्तुति निश्चयतः नहीं होती ।

इस विषयमें कोई पी. एच. डी. नहीं करता कि जो देवीदेवताय्रोंकी बात मानी जाती है य्राखिर मौलिक बात क्या है। दुर्गा, सरस्वती, चडो, शीतला, काली**, भैर**व क्षेत्रपाल, चन्द्रघंटा य्रादि आदि देवी देवताय्रोंकीजो सकल मानी जाती है ग्राखिर उसका ग्रसली रूप क्या है? देवियोंमें दुर्गादेवीका नाम बहुत लिया ( कलका २५ )

जाता है । वह दुर्गा देवी क्या है । मानलो चार प्रकारके देवोंमें भवनवासी, व्यंतर, वैमानिक और ज्योतिषीमें मानो कोई दुर्गादेवी है, सो तो ठीक, पर धर्मसे उसका जुटाव क्या, ग्रौर धर्मसे जुटाव बने तो उसका ग्रर्थं क्या ? देखो दुर्गाकी आराधना किए बिना मोक्ष न मिलेगा, यह बात हम (प्रवक्ता) ठीक कह रहें है, यह कोई मजाककी बात नहीं मगर वह दुर्गा क्या-दुःखेन गम्यते, प्राप्यते या सा दुर्गा–जो बड़ी कठिनाईसे प्राप्त हो सके उसका नाम है दुर्गा। तो ऐसी कौनसी चीज है जो बड़ी कठिनाईसे प्राप्त को जा पातो है ? यह जीव क्या पाता है अपनेमें ? अपने भावोंको पाता है, इसके सिवाय और कुछ तो नहीं पाता । बाहरी पदार्थ हैं, उनसे हम क्या पायेंगे, क्या छोडेंगे ? पाना तो ग्रपने श्रापमें है । जो अपनी परिणतियाँ हैं उनको ही पाता है यह जीव । तो उन परिणतियोंमें कौनसी ऐसी परिणति है जो बड़ी कठिनाईसे पायी जाय । विचार करो, वह परिणति है तिगुद्ध चैतन्यस्वरूपके ग्रनुभवकी, सो आत्मानुभव कहो, आत्मानुभूते कहो, उस स्वानुभूतिका नाम है दुर्गा । म्रब बतलाम्रो स्वानुभूतिके पाये विना कोई मोक्ष जा सकता है क्या ? तो इसका यही निष्कर्ष है कि दुर्गाकी आराधना विना मुक्ति नहीं । अच्छा यह तो हुग्रा शब्दकी ग्रोरसे अर्थ, अब जरा उसका रूपक देखो, तो लोगोंने चूँकि उसका मौलिक रूप, ग्रसलियत नहीं पाया, इसलिए उसके मानने वालोंमें कुछ गड़बड़ी हुई, ग्रौर जो ग्रसली बात है उसको भूल गए । इस दुर्गाके दो रूप बदले–एक तो कालीका रूप श्रौर एक सरस्वतीका रूप अच्छा तो देखो वह भी बिल्कुल सही है, कैसे सही है बतलाग्रो । देखो यह जो दुर्गा है ग्रपने ग्रन्दर विराजमान, प्राप्त की हुई । स्वानुभव, ग्रात्मानुभूति, ज्ञानानुभूति, इसके दो रूप बनते हैं-ग्रात्मानुभूतिका एक रूप है ज्ञानानुभूति ग्रौर एक रूप है–सर्वभावान्तरघ्वंसी । दोनों रूप ग्राप ग्रघ्यात्मशास्त्रमें पायेंगे । ज्ञानानुभूतिके दो रूप धर्म हैं । ज्ञानानुभूति वह तो हुई सरस्वती और सर्वभावान्तरध्वंसी वह हुई काली । कालो कौन ? कलयति भक्षयति रागादिशत्रून् इति काली, अर्थात् जो इन रागादि शत्रुओंका भक्षण कर डाले उसे कहते हैं काली । वह काली किसका रूप है ? ग्रात्मानुभूतिका रूप है । यह तो हुग्रा एक उसका तेजस्वीरूप, मगर उक्षकी सौम्य मुद्रा क्या है ? एक तो तेजकी मुद्रा ग्रौर एक है सौम्य मुद्रा । त्रात्मानुभूतिकी दो मुद्रा हैं, एक तो तेज सुद्रा है—सर्वभावान्तरघ्वंसी, जितने भो विभाव हैं, जितने अनात्मतत्त्व हैं उन सबको ध्वंस करनेकी मुद्रा स्वानुभूतिमें है ग्रौर ग्रात्मानुभवकी सौम्य मुद्रा क्या है ? ज्ञानानुभूति । जहाँ समता है वहीं सरस्वतीका रूप है ।

२६०-देहके स्तवनसे प्रभुका स्तवन मान लेनेमें व्यवहार अथवा उपचारका सहयोग-

बात यह कह रहे थे कि तीर्थंकर महाराजके नाम या देहके वर्णनसे भगवानके ग्रात्माका, केवलीका वर्णन नहीं होता, तब नाम ग्रलग चीज है, परमात्मतत्त्व ग्रलग चीज है। परमात्माका वास्तवमें कोई नाम हो नहीं । एक ग्रविकार सहज मुद्रा है, प्रचण्डज्योतिस्वरूप, एक ऐसी ज्ञान ज्योति हे उसका नाम भगवान है । ग्रच्छा ग्रौर प्रभाव भी देखो जब ग्राप ऋषभदेव इस तरहका घ्यान कर रहे हों तो वहाँ प्रमुखता किसकी होती है ? एक मुद्राकी । ग्राकारकी, विशुद्ध चैतन्यस्वरूप जो सर्व परभावोंसे रहित है, जो एक विशुद्ध चैतन्यस्वरूप कारण समयसारका प्रगट रूप है उस रूपकी मुख्यता नहीं ग्रायी ग्रभी । स्तवनमें ग्रवश्य है, क्योंकि जिन्होंने मुक्ति पायी है उन भगवानके नामका जाप जपना श्रृङ्गार स्तवनकी लाइनमें है मगर जो ग्रंतस्तत्त्व है, उसकी ग्रोरसे देखो, वह विलक्षण है, उसका स्तवन करनेसे प्रभुका स्तवन होगा । देहका स्तवन करनेसे प्रभुका स्तवन न होगा । जैन शासनकी निष्पक्षताका क्या वर्णन करें, पूर्ण निष्पक्ष है । इसका ब्यक्तिमें पक्ष नहीं, इसका जातिमें पक्ष नहीं, इसका कथनीमें पक्ष नहीं, यह तो सही

## ( १६६ )

- L

#### ( कलज्ञ २६ )

वस्तुस्वरूपका वर्णन करता । जो भगवान है वह वस्तुस्वरूपका, ग्रात्मस्वरूपका पूर्ण विकास है । उसका नाम भगवान है । ऐसा ही चित्त बने, ऐसी ही दृष्टि बने, ऐसा ही मूड बने वहाँ धर्मका प्रादुर्भाव होता है । तो यों समभिये कि जैसे नगरका वर्णन कर देनेसे कहीं राजाका वर्णन नहीं हुग्रा करता, ऐसे ही तीर्थंकरके देहोंका वर्णन करनेसे वस्तुतः परमार्थतः निश्चयसे भगवान ग्रात्माका वर्णन नहीं होता, मगर लौकिकजन करते हैं नगरका ही वर्णन । फलाने राजाका क्या कहना ? ऐसा सुन्दर नगर है कि जिसमें बड़े ऊँचे ऊँचे मकान है, ऐसा कोट हैं, ग्रौर वहाँ के लोग बड़े ग्रारामसे रहते हैं, सब लोग खूब ग्रारामसे धर्म साधना करते हैं, यों खूब वर्णन कर रहे, लोगांका वर्णन कर रहे, मकानोंका वर्णन कर रहे ग्रौर समभ रहे कि हम राजाका वर्णन कर रहे तो जैसे नगरका वर्णन करनेसे राजाका वर्णन होना वह एक-मात्र व्यवहार ग्रौर उपचार है, ऐसे ही देरुका वर्णन करनेसे प्रभुका वर्णन हो जाता, यह बात व्यवहारसे है ।

## नित्यभविकारसुस्थितसर्वाङ्गमपूर्वसहजलावण्यम । ग्रक्षोभमिव समुद्रं जिनेन्द्ररूपं परं जयति ।। २६ ।।

## २६१--जिनेन्द्ररूपकी सुन्दरता--

जिनेन्द्र भगवानका उत्कृष्ट रूप क्षोभरहित समुद्रकी तरह गम्भीर है । देखो जहां कोध नहीं, रहा, मान नहीं रहा, माया नही है, लोभ नहीं है उसक। चेहरा, उसकी मुद्रा क्षोभरहित गम्भीर होती है। जहाँ कि हवा नहीं चल रही, तरंग नहीं उठ रही, वहाँ एक समुद्र अपने आप गहरा गम्भीर है इस तरह की मुद्रा जिनेन्द्र भगवानके रूपमें भलक रही है । बतलावो सुन्दर कौन ? पुरुष हो, स्त्री हो, सुन्दर किसे कहेंगे ? लोकमें तो उसे ही सुन्दर कहते ना जिसका रूप गौर हो ! या जैसा कुछ माना हो, वह सुन्दर है। तो जो गौर वर्णवाला यदि कोधी है, गाली बकने वाला है और जिस चाहेको दुःख उत्पन्न क**रने** वाला है, दगा देने वाला है उसकी सकल सुन्दर लगेगी क्या ? खूब व्यवहारसे देख लो, और जिस समय कोई कोध कर रहा हो उस समय कोई कैमरेसे उसकी फोटो ले ले तो फिर देख लो उसकी कितनी भद्दी फोटो आती है पर ग्रक्सर करके होता ऐसा है कि जब कोई कैमरा लेकर कोवीका कोटो उतारने ग्राता तो बह अपने कोधको शान्त कर लेता है, क्योंकि ज्ञान साथ चल रहा है, वह इतना तो ज नता है कि अगर ऐसे कोधकी मुद्रामें फोटो उतर जायगी तो हमारा बड़ा अगमान होगा, गंदी सकल रहेगी । तो चलो यह भी ग्रच्छा है कि कै**म**रेसे फोटो लेते समय उस कोधी पर कुछ ग्रसर तो पड़ता । तो जब कोई कोध कर रहा हो तौ वहाँ सुन्दरता रहती क्या ? नहीं रहती । ऐसे ही जब कोई मान कर रहा हो तो उसके भी नाक भौंह ऊपर चढ़े हुए हांते हैं, वह दूसरोंको तुच्छ देवता है तो वहाँ भी कुछसुन्दरता रहती है क्या ? नहीं रहती । नायाचार करनेवालेकी मुद्रा तो बहुत ही विगड़ जाती है, उसको ग्रन्दरसे बड़ा भय ग्रौर कड़ा शल्य बन जाता है। लोभ कजाय वालेको देख लो वहाँ भी भुन्दरता नहीं रहती । ग्रौर कोई स्त्री हो या पुरुष, रुपाम वर्णका है, किंतु मंदकपाय है, परोगकारी है तो वह मनोज्ञलगता । काला वर्ण तो भगवानके भी बताया गया, नेमिनाथ भगवान और पाइर्वनाथ भगवानको इयामवर्ण कहा गया उनके स्तवनमें उन्हें साँवरिया कहते हैं । औरपार्श्वनाध हो तो लोग राधेश्याम कह सकते हैं । तो राधेश्याम का अर्थ क्या ? राधा मायने सिद्धि, सिद्धि अर्थमें राधा कहा है । समयसारमें जहाँ अपराध शब्दकी व्याख्या किया है वहाँ बताया है कि जिस भावमें राधा न रहे वह भाव ग्रयराध है । जब तक राधा रहे तब तक जीव ग्रपराधो नहीं । राधा मायने स्वानुभूति, राधा मायने ग्रात्मसिद्धि । ऐसी जो राधाकी

( १६७ )

(समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

( १६८ )

सिद्धि है ऐसे क्याम । यों ग्रनेक तरहसे उसका वर्णन किया तो सुन्दरता वहाँ जची कि नहीं ? लोग कहते है छवि बड़ी ठीक है रूप जरूर काला है मगर छवि बहुत ग्रच्छी है, उस छविका ग्रर्थ क्या है ? शान्त है, कोध नहीं ग्राता, घमंड न हो, लोभ न हो, ऐसा मुख बड़ा ग्रच्छा लगता, तो सुन्दरता किसमें, हुई ? कषाय न करनेमें सुन्दरता ग्रायी । चमड़ीसे सन्दरता नहीं ग्राती । देहमें सुन्दरताकी जो भलक है वह कषाय न होनेसे भलक है, तो भगवान तो वीतराग हैं, ग्रकषाय हैं । जहाँ कोई कषाय नहीं तो उनका रूप इतना परम गम्भीर है कि क्षोभरहित समुद्रकी तरह गम्भीर है । २६३-जिनेन्द्ररूपकी ग्रविकारसुस्थितता-

भगवानका शरीर ग्रौर कैसा है ? ग्रविकार होनेकी वजहसे सारे ग्रंग सुस्थित है । ग्रभी जिसके ग्रन्दर कोध हो उसके हाथ मुख ये भी चलते हैं, हिलते हैं, कभी कभी तो इतना कोध म्रा जाता कि बोला भी नहीं जाता ग्रौर कोधमें कोई बोले तो उसका बोल साफ न निकलनेसे समफमें भी नहीं म्राता । जैसे घरका कोई बड़ा व्यक्ति बच्चोंको देखकर जोरसे नाराज होकर चिल्लाता है तो उसके मुखसे साफ साफ शब्द निकलते तो नहीं, ग्रौर वे छोटे छोटे बच्चे भी उसका कुछ ग्रर्थ समभ पाते नहीं । चलो यह भी ग्रन्छा है जो समझते नहीं, किन्तु वे यह तो समफ लेते कि वास्तवमें पापाजीने ग्रे ने नामको सार्थक किया है। क्योंकि एक तो पाप ग्रौर एक पापा। पापसे पापा बड़ा है, जैसे कलसियासे कलसा बड़ा हुग्रा । यदि वे बच्चे उस ग्रस्पष्ट बोलीको समफते होते तो वे भी जान जाते कि पापाजीने वास्तवमें ग्रपने नामको सार्थक किया । देखो तेज गुस्सा ग्रानेपर बोल साफ नहीं निकलता । तो जहाँ कषाय है वहाँ सुन्दरता नहीं । उसके ग्रंगमें सुस्थितता नहीं । तो भगवान ग्रविकार है, राग ढेष रहित है, ग्रतएव उनके सर्वागोंमें सुस्थितता है, ग्रौर उनकी मुद्रा देखो, उनकी प्रतिमा ही तो बनाते हैं, पैर स्वस्थ, शरीर सही, ग्राँख, नाक, कान ग्रादि सर्वागोंमें सुस्थितता आयी है, वह किसका प्रभाव है ? वह प्रभाव है निविकारताका । एक बार हम गुरुजीसे बात कर रहे थे, बात चली ब्रह्मचर्यके विषयमें, तो तो वहाँ गुरुजीने कहा कि यह ब्रह्यचर्यब्रत बहुत ऊँचा है ग्रौर बड़ा कठिन है । फिर गुरुजी बोले कि भाई यह ब्रह्मचर्य ब्रत तो हमसे भी ठीक ठीक नहीं चल रहा । हमने कहा कैसे ठीक-ठीक नहीं चल रहा ? तो उन्होंने कहा कि देखो कोई स्त्री दर्शन करने आयी तो उस समय हमारे नेत्र नीचे होने लगते है, भगवानके नेत्र तो नहीं किसीको देखकर लज्जासे नीचे होते । तो किसी स्त्रीको देखकर ग्राँख उसकी ग्रोरसे हटाकर नीचे कर लेना यह भी तो कुछ दोषकी बात है। ग्राँखें सीघी जैसों थी वैसी क्यों न रही, ये नेत्र उस स्त्रीको म्रोरसे हटकर पृथ्वीकी म्रोर क्यों गए ? देखिये १८ हजार दोषोंमें इसे भी एक दोष बताया है, तो उनका कहना है कि इस प्रवृत्तिमें भी बद्धवर्यकी कमी सिद्ध होती है याने तिवृत्तिका तो कोई रूप रख रहा हो ग्रौर उसकी ऐसी प्रवृत्ति बने तो वह भी एक ब्रह्म वर्यमें कमी है। देखिये-गुरुजीका यह एक कितना गम्भीर उत्तर था । तो जब किसी भी प्रकारकी कषाय नहीं रहती, अविकार 🤸 हो गए, निर्विकार हो गए तो सर्वाग उनके सुस्थित हैं। यह प्रभुके शरीरका स्तवन चल रहा है। २६४-जिनेन्द्ररूपका सहज लावण्य-

ग्रौर कैसे है वे प्रभु 1 ग्रपूर्व सहज सुन्दरता जहाँ प्रकट है। अच्छा एक बात ग्रौर परख लो, जरा खुद भो जान जाँय, स्वानुमवके समय जब ग्रात्मदृष्टि हो रही, स्वानुभूति हो रही, ग्रात्माकी ओर ध्यात जग रहा उस समय मुखके ऊार ग्राई मन्द स्मित मुद्रा विलक्षण प्रकारके आनन्दको दर्शाती है, एक ग्रत्यन्त मंद ग्रपूर्व मुस्कान होती, ग्रात्मीय ग्रानन्दका एकरूप प्रकट मुखपर ग्रा जाता है स्वानूभूतिके समय

( १६९ )

( कलश २६ )

×

आत्मध्यानके समय उस प्रकारके ग्रानन्दकी मुद्रा अन्य किसी वातमें तो हो नहीं सकती । यह तो पुद्गल की ही बात हम कह रहे । जो मुद्रा इस मुफमें, इस स्वस्थितिमें है, आत्मानुभवके समय जो बात बनती है वह मुद्रा ग्रापके किसी भी वैषयिक सुखमें नहीं बनती, उसकी मुद्रा ही ग्रलग है । तो भला जो कषाय रहित पुरुष हैं उनके तो निरन्तर ग्रात्मानुभव है । हम लोग तो कभी कभी कर पाते, पर भगवान तो ग्रनन्तकालके लिए अनन्त ग्रानन्दरसमें लीन है । तो वहाँ ग्रपूर्व सहज सुन्दरता है ऐसे जिनेन्द्र देव जो उत्क्रष्ट रूपवान, क्षोभरहित समुद्रकी तरह हैं वे जयवंत हैं । प्रभु मनको हरने वाले हैं, ऐसी भगवानकी स्तुति की ।

२६५—्वारीरस्तवनक्षे प्रभुस्तवन न होनेका कारण—

देखो शरीरकी स्तुति करनेसे, प्रभुस्तुति नहीं होती यद्यपि उस शरीरके ग्रधिष्ठाता तीर्थंकर देव हैं, एक क्षेत्रावगाह हैं, कुछ सम्बंध भी है, नहीं तो केवलज्ञान हो जानेपर शरीरमें ग्रतिशय क्यों हो जाता केवलज्ञानसे पहले ही १२वें गुण स्थानमें निगोद जीवोंका नष्ट होना शुरू हो जाता है । १२वें से १३वें में ग्रा गए, ग्ररहंत बन गए तो वे १२वें में निगोद हैं ग्रभी । वहाँ निगोद कैसे समाप्त होता ? तो उसका सब करणानुयोगमें वर्णन किया गया । जैसे कषायोंके नाश करनेके लिए स्पर्धक बताये गए, कब कैसा होता है । यहाँ पर भी कोई जीव मरा तो ग्रपनी ग्रायुसे मरता है, वहाँ तो एक झ्वाँसमें ग्राठ दस बार मरण होता है । वहाँ पर भी कोई जीव मरा तो ग्रपनी ग्रायुसे मरता है, वहाँ तो एक झ्वाँसमें ग्राठ दस बार मरण होता है । नया निगोद जन्मता नहीं, पुराने मर जाते, सो इस तरहसे १२वें गुणस्थानके ग्रन्तमें उनका देह निगोदरहित हुआ कि केवलज्ञान हुया । आत्मध्यानमें ग्रतिशय तो है कि शरीर भी प्रभा– वित हो गया, भगवान बन गए । कोई शरीर भी भगवान बननेसे पहले वृद्ध था, पर भगवान होनेपर जवान शरीर रहता है । वह बालक तीर्थंकर है तो क्या, वहाँ एक समान शरोर मिलता है । तो शरीर का ग्रधिष्ठाता यद्यपि जीव है तो भी शरीरके वर्णन करनेपर भगवानका वर्णन क्यों नहीं होता कि जो बात कह रहे हो कि सारे ग्रंग सुस्थित है पूर्ण सुन्दरता ग्रा गई तो यह देह ही तो है, ग्रात्मा तो नहीं है इसलिए यह भगवानका वर्णन नहीं हुग्रा । भगवानका वर्णन तो भगवानके गुणोंका वर्णन करनेसे ही होगा ।

एकत्वं व्यवहारतो न तु पुनः कायात्मनोनिइचया–न्नुः स्तोत्रं व्यवहारतोऽस्ति वपुषः, स्तुत्या न तत्तत्त्वतः । स्तोत्रं निश्चयतश्चितो भवति चित्स्तुत्यैव सैवं भवे–न्नातस्तीर्थकरस्तवोत्तरवलादेकत्वमात्माङ्गयोः ।।२७।।

# २६६-- इारीर ग्रौर ग्रात्माका वास्तवमें एकत्व न होनेसे देहस्तवनसे प्रभुस्तवनकी ग्रसंभवता--

इस प्रकरणमें यह समकाया जा रहा था कि देह निराला है, जीव निराला है, ग्रौर इससे भी ग्रौर गहरी बात कही जा रही थी कि जीवमें जो विकार जगते हैं उपाधिसान्निध्य पाकर, उनसे ग्रात्म-तत्त्व न्यारा है, ग्राँर इससे भी गहरी बात चल रही थी कि विचार तरंग ये न्यारे हैं, ग्रात्मस्वरूप न्यारा है। चला खूब प्रकरण, लेकिन बीवमें एक जिज्ञासुने टोक भी दिया महाराज अभी कुछ ठीक-ठीक समझ में नहीं ग्राया। हमको तो यह दिख रहा है कि शरीर है सो ही भगवान है ! शरीर है सो ही ग्रात्मा है। यदि ऐसा न हो तो फिर ये स्तुतियाँ कैसे ठीक रहतीं ? फिर तो मिथ्या हो जातीं। यों कहना कि दो भगवान हरे रंग के हैं, दो तोर्थंकर नील वर्ण के हैं, ग्रमुक ऐसे हैं, शरीरकी बड़ी काँति है, दिव्यध्वनि बड़ी ग्रमृतमयी है, इस तरहको जो स्तुतियाँ है वे यह सिद्ध करती हैं कि देह है सो ही भगवान है । ( १७० )

(समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

इसका उत्तर दिया गया है संक्षेपमें कि यह जानें कि देह स्तुतिसे तो व्यवहारनयसे स्तवन होता है । देह की स्तुति करनेसे भगवानका निश्चयसे स्तबन नहीं होता । म्रात्माके गुणोंका स्तवन किया जाय तब ही केवली भगवानकी स्तुति कहलाती है । इसी बातको एक निष्कर्ष श्रौर उपसंहार रूपसे कहते हैं कि शरीर और ग्रात्माका व्यवहारसे तो एकत्व है, किन्तु निश्चयसे नहीं, यह ग्रखण्ड पदार्थ है ग्रात्मा ग्रपनेमें परिपूर्ण। भ्रब देखो—तब ही तो इस प्रकरणमें उपाय सोचा है तो क्या यह बंघन जो वर्तमानमें है यह क्या भूटा है ? भूठ तो नहीं, ग्राज हो तो रहा सब, हाँ स्वरूप जरूर दोनोंका ग्रलग अलग है। जैसे एक हाथने दूसरे हाथको जकड़ लिया, मरोड़ दिया, पकड़ लिया तो यह परतंत्रता ग्रौर यह बंधन क्या भूठा है ? भूठा 🗸 तो नहीं है, लेकिन स्वरूप देखो--इस हाथका इसी हाथमें स्वरूप है, दूसरे हाथका उसी हाथमें स्वरूप है तो स्वरूपदृष्टिसे तो यह न्यारा है, पर वर्तमान परिस्यिति संयोगरूप चल रही है, वह तो है । बस दो द्रव्योंको देखकर उनकी बात बताना सो तो व्यवहार कथन है ग्रौर, एक द्रव्यको ही <u>दे</u>खकर एक ही द्रव्य में जो एककी बात है सो कहना निश्चय कथन है । तो इसी प्रकार व्यवहार दृष्टिसे तो यह स्तवन बन गया। वहाँ शरीर श्रौर श्रात्मा एक दिखते हैं यह बात व्यवहार दृष्टिसे तो हुई ग्रौर इसी कारण व्यव-हारदृष्टिसे, देहके स्तवनसे ग्रात्माका स्तवन बन गया, लेकिन निश्चयदृष्टिसे ग्रात्माकी स्तुतिसे ही श्रात्माका स्तवन कहलायगा । चैतन्यस्वरूपके स्तवनसे ही चित्स्वरूप ग्रात्माकी स्तुति कहलायगी । २६७--प्रभुके निश्चय स्तवनमें इन्द्रिय विजयको स्तुतिके प्रसंगमें स्पर्शत रसना झाण इन्द्रियके विषयको समालोचना---

निश्चय स्तुति कैसे करना चाहिए ? तो प्रभुकी कुछ पहलेकी साधना बोलकर फिर ब्रात्माकी बात कहकर पहलेको साधना कुछ बीचमें भी बोलें, कुछ ग्रन्तमें भी बोलें-पर एक ग्रात्माकी ही बात कहे तो वह निश्चयसे स्तुति कहलाती है। हे प्रभो ग्रापने इन्द्रियोंको जीता । जब मोक्षमार्गमें बढ़े प्रभु तो उनका पहला कदम था इन्द्रियोंको जीतना । यह इन्द्रियोंका प्रेम, इन इन्द्रियोंका मोह संसारमें भग-वान भ्रात्माको बग्बाद कर रहा है ग्रौर मिलना कुछ नहीं है । मानलो ग्राज इन्द्रियप्रेम किया, उनके मोहमें ग्राकर विषय साधनोंमें खूब रम गए, समय तो गुजर जायगा, मरण ग्रवच्य होगा । ग्राखिर ग्रत में मिलेगी उससे खराबी ही, लाभ कुछ न मिलेगा । हाँ इन्द्रियोंके प्रत्येक विषयकी यह ही बात है--स्पर्शन इन्द्रियके विषयभोग सम्भोगसे इस मनुष्यको लाभ क्या मिलेगा ? सब जानते हैं कि पछतावा ही मिलता है ग्रंतमें । समय बीत गया, जवानी बीत गई, बुढ़ापा ग्रा गया, विषयोंका संस्कार लगा है तो दिल तो उस संस्कारमें बस गया और बुढ़ापा ग्रानेपर बड़े कमजोर हो गए हैं, चलते नही बनता है। कोई ढंग बनता नहीं है, लो यह आपत्ति आ गई। एक भोगकी बात या खाने पीनेकी बात ले लो। जब चाहे जो चाहे बहुत-बहुत बार खाने पीनेसे कहीं स्वास्थ्य नहीं बनता, बाल्क उससे अनेक प्रकारकी बींमारियाँ बन जाती हैं 1 खानेमें ग्रधिक ग्रासक्ति होनेसे बीमारी मिट नहीं सकती 1 मान लो यहाँ खाने खानेमें ही खूब ग्रासक्त रहे ग्रौर यहाँसे मरकर हो गए हाथी, झोंटा वगैरह तो बस खा लो वहाँ खूब, -कर्म वहाँ खूब खाने पीनेकी सुविधा दे देंगे 1 मानो कर्म कहते हैं कि ऐ बच्चू तुम खाने पीनेमें खूब श्रासक्ति रखते थे ना तो लो नुम्हें खाने पीनेकी खूब सुविधा दी जाती है, खा लो दो एक क्विन्टल । अरे यहाँ खाने पीनेमें जो अधिक आसक्ति रखे उसको ये कर्म भव-भवमें खाने-पीनेकी बाधा बढ़ा करके बड़ी बुरी तरहसे तड़फायेंगे 1 मानों यहाँसे मरकर पेड़ बन गए तो अब जड़ोंसे मिट्टी खा रहे, कैसे कैसे औंधे होकर उल्टेसे खा रहे, किस तरहकी उनकी दशा बन जातो है, यहाँ जो खाने खानेमें अधिक

#### ( कलका २६ )

म्रासक्त है आखिर उनको म्रन्तमें पछतावा ही हाथ म्रायगा । म्रब गंधकी बात देखिये इस गंध गंधमें ही खुश रहना बहुत बेकार बात है । इससे कहीं स्वास्थ्य कुछ बनता नहीं, वल्कि बिगड़ता है । जो लोग नाकमें, कानमें, कपड़ोंमें जगह जगह सुगंधित इत्र फुलेल लगाकर सुगंध ही सुगंधमें बस रहे हैं उनको म्राप स्वस्थ न पायेंगे, क्योंकि उसमें भी स्वास्थ्यमें बाधा देने वाले म्रनेक तरहके कीटाणु होते हैं । जो बड़ी सुगंधमें रहते हैं उनके देखा होगा कहीं खाना नहीं पचता, कहीं कोई रोग बना रहता, तो सुगंधि के प्रति म्रासक्ति होना, यह कोई भली बात नहीं, म्रौर फिर जिन्हें ज्ञानसे रुचि है उनको सुगंध दुर्गंध क्या ? इस दुर्गंन्धकी बात म्रधिक प्रकरणमें न लें मगर इतना तो जानलें कि बहुत-बहुत थूका थूकी करना, ग्लानि करना म्रच्छी बात नहीं । हां जान लिया, ऐसा पदार्थ है, ठीक है ! म्रच्छा जो गंधमें यहां म्रधिक म्रासक्त है उसको कहो ऐसे पापका बंध हो जाय कि म्रगले भवमें नाक ही न मिले । फिर वहाँ कैसे गंघ ले लेंगे ।

२६२—शेष इन्द्रियोंके विषयकी समालोचनापूर्वक प्रभुके इन्द्रियविजयको स्तुति करते हुए प्रभुके निझ्चय स्तवनका एक वर्णन—

ग्रब चक्षुरिन्द्रियकी बात देखो वर्तंमानमें लोग खूब सनीमा देख रहे, बडे सलोने रूप देख देख– कर उनमें दिवाने बन रहे, पर उससे फायदा क्या ? सनीमा देखने गये तो वहाँ दो तीन घंटे ग्राँखें फ़ैला फैला कर देखा, श्रांखोंको भी कष्ट दिया, पैसा बिगड़ा, समय बरबाद किया, दिनमें सोये तो वह दिन भी खराब किया, ग्रपना मन भी खराब किया, फायदा क्या मिला ? ग्रौर ग्राजकल तो जो नई उम्रके लोग हैं उनका मन ग्रधिकतर इस सिनेमासे बिगड़ा है । ग्राज जो चाकू चलते, छुरे चलते, चोरी बदमासी करते, दूसरोंको घोका देते, ये सब ग्रादतें कहाँसे ग्रा गई ? इन सनीमाग्रोंके कारण । यद्यपि सनीमामें कुछ थोड़ीसी शिक्षाकी बात भी मिल जाती, कुछ ज्ञान और वैराग्य भी जगता, मगर जैसे किसी विषके घड़ेमें ग्रमृतकी एक दो बूंद मिली हों तो उससे क्या लाभ ? उसके पीनेसे तो मरण ही होता है, ऐसे ही उन सारी गंदी गंदी बातोंके बीच थोड़ी भली बात भी ग्रा गई तो उसका कोई भला ग्रसर नहीं पड़ता। इस जीवमें लगे हैं विषयोंके संस्कार, सो उनकी प्रवृत्ति विषयोंकी ग्रोर ही लग जाती है । ग्रब कर्णेन्द्रिय की बात देखो—लोग बड़े राग रागिनीके शब्द सुनकर ग्रपने चितको प्रसन्न करना चाहते । बड़े बड़े राग रागिनीके शब्द बोलने वाले जो ग्रभिनेता होते हैं वैसा खुद बननेके लिए मन ही मन शेख चिल्लीकी भांति बड़े पोलावा बनाया करते हैं हमको भी ऐसा बनना है ऐसी बात चित्तमें बसाये रहते है । ग्ररे ये राग रागिनीके शब्द कुछ लाभ न देंगे, इनसे इस जीवका ग्रहित ही होगा । ग्ररे इन राग रागिनीके शब्द सुनकर ग्रपनेमें प्रसन्नता तो जाहिर न करो । ग्रपनेमें प्रसन्नता लावो प्रभुका गुणगान सुनकर, प्रभुके प्रति भक्तिभाव प्रकट कर । देखो प्रभुका सेवक कौन ? प्रभु जिस मार्गसे चले उस मार्गमें चलनेके लिए जो उमंग रखे वह है प्रभुका सच्चा सेवक । प्रभुका स्तवन यह है कि हे प्रभु जैसे म्रापने इन इन्द्रियों पर विजय प्राप्त किया, भगवत्ता प्राप्त की वैसा ही हमें करना चाहिए ।

# २६९—इन्द्रियविजयके लिये द्रव्येन्द्रियोंके व्यामोहके परिहारकी म्रावश्यकता—

इन्द्रियविजयके उद्यमकी बात सभीके लिए लाभदायक है। चाहे कोई ज्ञानी हो तो, ग्रज्ञानी हो तो। जो जिस योग्य है उसको वैसा लाभ मिलेगा। ज्ञानीको तो सारा ही लाभ है मोक्षमार्गका। मगर कोई इस तरहकी शिक्षा न ले कि अरे क्या फायदा खाने पीनेकी छोड़ छाड़ करनेसे, क्या फायदा व्रत उपवास तप त्याग ग्रादिसे, ये तो सब शारीरिक कियायें हैं, ग्रात्माकी नहीं। अरे इस तरहकी

( १७१ )

( 907 )

(समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

शिक्षा ले लेनेसे तो स्वच्छन्दता श्रा जायगी, लाभकी चीज न मिल पायेगी । ग्रपना उत्साह जगे तत्त्वज्ञानकी प्राप्तिके लिए । इन विषय कषायोंपर विजय प्राप्त करनेके लिए ग्रौर इन पञ्चेन्द्रियोंको जीतनेके लिए बस ये तीन काम करने हैं-एक तो द्रव्येन्द्रियविजय, दूसरी, भावेन्द्रिविजय, तीसरा प्रसंगविजय । देखो विषयसेवनकी विधि शरीरमें रहनेवाली । जो इन्द्रियाँ है कान, ग्राँख वगैरह एक तो इनका उपयोग होता है, इनका काम होता है, ये काममें ग्रा रहे ना ? ये व्यापार कर रहे ना, और दूररी बात विषय कषायके साधनोंका प्रसंग । जिस वस्तुको भोगते हैं उस वस्तुका भी सम्बंध है भोग 🤟 कार्यमें ग्रौर तीसरी बात-भीतरमें जो भी ज्ञान चल रहा उस भोगनेका, उस इन्द्रियका तो वह भी एक काम है। ये तीन बातें हैं बाधक जो इन तीनोंको हम मिटा सके, इनको हम निर्बल कर सके, इन तीनोंकी उपेक्षा कर सके, इन तीनोंको महत्त्व न दे सके, इन तीनोंसे निराला जो ज्ञानस्वरूप है उसका महत्त्व जाना तो हम इन्द्रियका विजय असली मायनेमें कर सकते हैं । यों तो कोई बच्च। दस लक्षणमें मानो चौदसका उपवास ठान ले दूसरोंकी देखादेखी । ग्रब जब दो बज गए, तीन बज गए, खैर किसी तरहसे दिन काट लिया। रातको जब भूख लगी तो वह रोने लगा श्रौर फिर जो मनमें श्राया सो खाया पिया । सो इस तरह जबरदस्तीका व्यवहार तो ठीक नहीं । ज्ञानपूर्वक जो बात चलती है उसका महत्त्व है । यह जानें कि मैं ज्ञानमात्र हूँ, ये इन्द्रियाँ क्या ? ये तो पौद्गलिक हैं । इन योग प्रसंगोंमें ये जो तीन काम बन रहे हैं, सो इन्द्रियाँ ये जड़ हैं, अचेतन हैं, केंद्गलिक हैं, इनमें मैं मोह करू तो इससे तो मेरी बरबादी है । जब जीवका एक भव छूटता है तो ग्रलकारमें एक कविका सम्वाद है कि यह जीव कहता है शरीरसे कि मेरे प्यारे मित्र, में ग्रब यहाँसे जा रहा हूँ, तू भी मेरे साथ चल । तू तो मेरा बड़ा मित्र है, तो वह देह मानो कुछ आनाकानी करता हुआ जवाब देता है कि अरे मैं तेरे साथ कहाँ जाऊँगा ? तो फिर जीव कहता है-देख मैने तेरे लिए रात दिन कितना कितना श्रम किया, तुफे खूब तेल साबुनसे नहलाया घुलाया, तौलियासे पोंछा, खूब मन चाहा खिलाया, पिलाया, भ्रच्छे ग्रच्छे साज श्रंगार कराये, रात दिन तुभपर ही मैं ग्रासक्त रहा, तुभे खूब सनीमा दिखाया, सुन्दर सुन्दर रूप दिखाया, तू जब कभी बीमार हुया तो मैं तेरे पीछे वड़ा दुःखी हूया, मैने तेरी उस समय बड़ी सेवा की, जिन्दगी भर मेने तेरी चाकरीकी, तुक बड़े ग्रारामसे रखा, फिर भी कहता है कि मैं तेरे साथ नहीं जाऊँगा । यह जीव बड़ी हट करने लगा तो शरीरनें फिर एक ही बातमें दो टूक जवाब दिया कि अरे बावले, तू शानवाला होकर भी पागल बन रहा है । तुफ़े कुछ पता भी है ? मेरी तो यह रीति है सबके साथ कि मैं किसीके भी साथ न जाऊँ ? तू अपना धर्म छोड़ता है तो छोड़, पर मैं अपना धर्म नहीं छोड़ सकता । शरीरका धर्म यही है कि मरण होने पर किसीके साथ न जाना । फिर शरीरमानो बोला-ग्ररे मैं तो बड़े बड़े तीर्थ कर जैसे महापुरुषोंके साथ भी नहीं गया, मोक्ष जाने वालोंके साथ भी नहीं गया, मोक्ष जाने वालोंके साथ भी नहीं गया, भले ही कपूरकी तरह ग्रलग ग्रलग मैं बन गया पर मैने यह जिद्द कभी नही छोड़ी । हमेशा मेरो यह जिद्द रही, फिर मैं तुझ जैसे मूर्खके साथ कहाँ जा सकता । तू हट जा मेरे पाससे । तो ये इन्द्रियां पौद्गलिक हैं, ग्रचेतन हैं, इनका व्यामोह तू छोड़ दे ये दूसरी चीज हैं तू दूसरी चीज है। तो जीव बोला—कैसे छोड़ें इनका व्यामोह ? · · · ग्ररे तू यह जान कि मैं चेतन हूँ, ये अचेतन हैं । जहाँ विरुद्ध बात समफमें आयी वहाँ फिर मित्रता नहीं रहती । दोस्ती खतम कर दी इस ज्ञानने यह निर्णय करके कि मैं चेतन हूँ ये ग्रचेतन, इनसे भिड़कर मैं क्या लूगाँ ? विरुद्धके व्यमोहमें बरबादी ही बरबादी 1

 $\succ$ 

२७०—इन्द्रिय विजयके श्रर्थ प्रसंगव्यामोह व भावेन्द्रियव्यामोहके परिहारकी स्रावश्यकता व मोहक्षय का कथन करते हुए प्रभुके निश्चयस्तयनका उपसंहार—

(

803

Ð

प्रब दूसरा बाधक प्रसंग देखिये—ये बाहरी पदार्थ हैं, इनको देखकर प्रीति होती है, ग्रासक्ति होती है, मोह होता है । ये तो बाहरी पदार्थ हैं, सत्तामें पड़े हैं । देखो ये पदार्थ हैं, इनका नाम क्या क्या है ? संग, परिग्रह । तू अपनेको विचार कि मैं असँग हूँ, मैं तो इनसे बहुत दूर हूँ, इनका तो प्रत्यन्त अभाव है मेरेमें । मेरा क्या है ? इन बाह्य पदार्थोंमें असँग ग्रुपने ग्रात्मतत्त्वको विचारें । ग्रीर भीतरमें जो ज्ञान चलता रहता, अच्छा है, बुरा है इत्यादि ज्ञानका विकल्प है, इसको कैसे निरखें ? ये तो बड़े प्राण खा रहे भीतर में, और देखो - अपनी बात सम्हालो । तुम ज्ञानस्वरूप हो, मगर ऐसे जो टुकड़े– टुकड़े ज्ञान चल रहा, खण्ड खण्ड ज्ञानका चक्र चल रहा, कभी रूप जाना, कभी रस जाना...ऐसा तो जीवका खण्ड स्वभाव नहीं है । तू तो अखण्ड ज्ञानस्वरूप है, अलौकिक लोक प्रतिविम्ब है । भीतरमें देख तो एक जगमग स्वरूप, वह है तेरा स्वरून । तू खण्ड–खण्ड क्यों हो रहा ? प्रभुने ऐसी ही भावनासे, ऐसीही उपासनासे इन्द्रियोंको जोता, यह कौनसी हुई स्तुति ? यह निश्चयसे स्तुति हुई । इन्द्रियोंको जीता और जीतकर फिर इस मोहको जीत डाला, इन्द्रियार विजय प्राप्त हुई, तो मोहको जीता, मोह पर विजय प्राप्त हुई तो वह बिल्कुल खतम हो गया । हे प्रभु यह उनाय किया है आपने जिससे कि आप इतने महान हो गए । वही उप।य मेरा भी बने, ऐसी जो भक्ति कर वह भगवानका सच्चा भक्त है । बात यथार्थ यह ही है चाहे जब हो सके कर लो ।

# २७१—मोहकी वेदनामें मोहियोंके मोह करनेके इलाजकी सूफ-

त्रहो प्राणियोमें कैसा मोह छाया है ?ूमोहसे दुखी होते ग्रौर मोहको ही पसँद किये जाते **।** कभी किसीका किसीसे मनमोटाव हो गया फिर भी वहीं चिपट रहेगी, घिसस पिसल भी चलती रहेगी, ऐसा कीई नहीं सोचता कि जब मन नहीं मिलता तो मैं मोहको बिलकुल मिटा दूँ। मगर कैसे सुमति जगे यह ज्ञानकी लड़ाई थोड़े ही चल रही है, वह तो ग्रज्ञानकी लड़ाई है, ग्रौर गुजारा भी कैसे हो रहा, लड़ रहे फिर उनमें रह रहे, ग्रनेको बात होती फिर भी वहीं रह रहे । तो मोह-मोहसे ही जब दुःख हो रहा फिर भी मोह करते जाते । सारे क्लेश, सारी आपत्तियां इस मोहसे ही हो रहीं, लेकिन उस विपत्तिको दूर करनेका उगाय है मोह को मिटाना । जिस मोहसे दुःख होता उसी मोहको करके ही दुःख मिटाना चाहते तो बताग्रो इस मोहजन्य दुःखको मिटानेका कोई तरीका बन सकेगा क्या ? नहीं बन सकता । जैसे कोई वेश्यागामी हो, परस्त्रीगामी हो ग्रौर ग्रासक्त हो गया, व्यसनी हो गया तो भले ही उसे वेश्या बार–बार ठुकराये फिर भी वह उसी वेश्याके द्वारपर ही जाकर,द्वार खटखटाता है–खोलो खोलो। 'कौन?मैं....नहीं खुलता। परस्त्रीगामीके लिए भी नाना विपत्तियाँ खड़ी रहती हैं, उसका दिल चलता है, ग्रमुक चीज लाये, यह लाये, वह लाये, सब सेवा करे, फिर भी वह परस्त्री रूठ जावे तो उसे मनावें । जिसको परस्त्रीका व्यसन लग गया, उसकी धुन उसी ग्रोर लगी रहती । उसको ग्रनेक प्रकारकी अ।पत्तियाँ भी ग्राती रहती हैं फिर भी वह उसीमें लगा रहता अपने दिलको शान्ति देनेके लिए उसीको भोग रहा। जुवा खेलनेमें क्या है ? उससे तो बड़ी ग्रापत्तियाँ हैं, निर्धन भी हो गए, गिरफ्तार भी हो गए, पीटा मारी भी किसीने की, चोरी भी करने लगे, मांस भक्षण भी करने लगे, मदिरापान भी करने लगे, शरीर खराब हो गया, मगर दिलको चैन कब मिलती ?जब जुवा खेल लें । भूठा मौज, जिस जुवेसे अ।पत्ति ग्रायौ, विडम्बना ग्रायी उसको यह ही उपाय सूफता है । हर एक व्यसनमें यही बात है । लोग

( १७४ )

(समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

बिड़ी सिगरेट पीते हैं तो उसीसे यद्यपि पेट दर्द करता है क्योंकि कुछ न कुछ घुवाँ तो पेटके ग्रन्दर पहुंच ही जाता है मगर उस पेट दर्दको ठीक करनेके लिए बिड़ी सिगरेट पीना ही उसकी दवा समभते है। भला बतावो जिस चीजसे पेट दर्द होता उसी चीजसे उसे ठीक करना चाहते तो यह बात कैसे हो सकती है ? हर एक व्यसनकी यही बाल है। मदिरापान करने वालोंकी बात देखो जो लोग मदिरापान करते हैं उनकी क्या दशा हो जाती है ! कहीं बेहोश होकर नालीमें गिर जाते, कुत्ते उनके मुखपर मूतते या दसों लोग उनपर जूते बरषाते, यों हैरान भी होते रहते, फिर भी कहते कि ग्रौर लावो शराब। जिस शराबके कारण पिट रहे दुःखी हो रहे उसीमें चैन मान रहे। इस मदिराकी तरह ही तो यह मोह है। कहा भी तो है मोह मदा मद पियो ग्रनादि, याने इस जीवने मोहरूपी मदिराका पान ग्रनादि--कालसे कर रखा है। उसी मोहके कारण यह सदा दुःखी रहा ग्रौर उसी मोहको करके समझ रहा कि इससे हमें शान्ति मिल्लेगी।

२७२-मोहविजय, मोहक्षय करके अनंत ज्ञानानन्द प्राप्त करने हा सुक्राव-

यह मोह ही इस जीवका प्रधान दुश्मन है तभी तो कहते हैं-ग्ररि रजरहस विहीन..., ग्ररि मायने मोहनीय कर्म, रज मायने ज्ञानावरण, दर्शनावरण ग्रौर रहस माने ग्रंतराय इन चारों प्रकारके कर्मोंसे रहित हैं प्रभु । मोहको हे प्रभु आपने जीता और जैसे ही मोहपर विजय प्राप्त हुग्रा, मोह नष्ट हुया वैसे ही ग्रापके ज्ञानका इतना विकास हुग्रा कि तीनों लोकालोक सब ग्रापके ज्ञानमें ग्रा गए । भैया, यह ही चाहते हो ना, कि हम खूब महान बनें, ग्रच्छे बनें, ग्रानन्दमग्न बनें, शान्त बनें । तो उसीका ही उपाय कह रहे, जो तुम चाहते उसीका उपाय कह रहे उसके सुननेमें तुमको ऊब न ग्रानी चाहिए । ,⊃ श्रात्मा है ज्ञानानन्दका पुञ्ज, इसमें उपयोग दो, ग्रपनेको ऐसा ग्रनुभव करो कि मेरा कहीं कुछ नहीं, मैं ग्रकिञ्चन हूँ। ग्रगर मानोगे कि मेरा कुछ है तो अज्ञान बनेगा, ग्रज्ञानमें उसका फल बड़ा भयंकर है । भीतरमें ज्ञानज्योति जगान्रो । ज्ञानप्रकाश बना रहे, ज्ञ।नी विवेकी श्रावक बनो, सद्गृहस्थ बनो, भीतरमें यही दृष्टि रखो कि मेरा कहीं कुछ नहीं । भले ही वह मुनिधर्म नहीं पाल रहा, गृहस्थीके वातावरणमें है इसलिए वह अधिक पालन नहीं कर पाता, शुभोपयोग ही उसके लिए प्रघान है, जो ज्ञान पाया, जो सम्यक श्रद्धा पायी ग्रभी उसकी पूरकता तो धर्मिवात्सल्यसे है । वात्सल्य जो मुनिमें है वहो श्रावकमें होना चाहिए । जैसे प्रतिदिन गाँवोंमें गायें चरानेके लिए ग्वाले लोग करीब ५–९ बजे जंगल में ले जाते हैं, दिन भर चराते हैं और जहाँ साम हुई, सूर्यास्त होनेको हुय्रा कि सभी गायोंको वे घरकी म्रोर खेद देते हैं। तो होता क्या है कि जिन गायों के बछड़े (बच्चे) घरमें हैं वे बड़ी तेजीसे उछलती फाँदती घरकी झोर दौड़ती हुई ग्राती हैं ग्रपने बच्चोंके प्यारके कारण तो उन गायोंमें कोई तो पूरी लम्बी पूछवाली होती हैं कोई गाय कटी पूछकी याने जिसकी वहुत छोटी पूछ रह गई ऐसी भी होती हैं। तो जिस गायकी जैसी पूछ है वह उसीको डुलाती हुई भागती हुई ग्राती है। चाहे छोटी पूछ की गाय हो चाहे बड़ी पूछकी गाय हो, पर उनको अपने बच्चोंके प्रति प्रेम तो एक जैसा ही है तो इसी तरह तत्त्वका प्रेम चाहे श्रावक हो, चाहे मुनि हो दोनोंका एकसा है, हाँ मुनिकी स्थिति निष्परिग्रहता को है इसलिए वह अधिक सुगमतासे अपना काम बनायगा आरे गृहस्थके निष्परिग्रहता कम है तो वह उस अनुरूप वात्सल्य बनायगा, पर श्रद्धा यथार्थ हो । देह न्यारा मैं ग्रात्मा न्यारा हूँ । आत्मगुणोंके स्तवन से प्रभुके गुणोंकी स्तुति है निरुचयसे । देहके गुणोंके स्तवनसे निरुचयसे प्रभुकी स्तुति नहीं है । इस तरह तीर्थंकर या ग्राचार्य देव, उनकी स्तुतिका प्रकरण लेकर यहां खुलासा बताया गया कि देह न्यारा है त्रौर

( कलका २८ )

×

3

यह जीव न्यारा है।

इति परचिततत्त्वैरात्मकायैकतायां, नयविभजनयुक्त्यात्यन्तमुच्छादितायां । ग्रवतरंति न बोधो बोधमेवाद्य कस्य, स्वरसरभसकृष्टः प्रस्फुटन्नेक एव ।। २८ ।। २७३—भनाईके लिये दृष्टिका विषयभूत कारण्य तत्त्व—

हम आपकी भलाई किस ओर दृष्टि देनेमें है, किसमें मन लगानेमें है ? जो विह्नलता, विकल्प प्रचण्ड चंचलतासे रहित है, ध्रुव है, अगर इस ध्रुवपर दृष्टि दें तो हमारी परिणति ध्रुवपर बनेगी । परिणति कोई ध्रुव नहीं होती, किन्तु जहाँ समान-समान स्वाभाविक स्वरूपसे मिला हुआ, स्वरूपके अनुरूप जो परिणमन चलता है उसे ध्रुव परिणमन कहेंगे । अचल स्वभावपर दृष्टि दें तो यह सम्भव है कि हमारा अचल परिणमन बनेगा । अगर हम सहज आनन्दस्वरूपर लक्ष्य दें, उसका आश्रय करें तो यह सम्भव है कि हमारा सहज आनन्दमय परिणमन रहेगा । तो हमको कहाँ दृष्टि देना है, चारां ओर सब तरफ निगाह करके समझें । मकान दूकान लोग कुटुम्ब ये सब असार चीजें हैं, अत्यन्त भिन्न चीजें हैं, पर क्षेत्रमें हैं, विनाशीक हैं, इनपर दृष्टि रखनेसे इस जीवको विह्वलता, बिकल्पता होती है जहाँ मानो अपनेमें से जान निकाल दिया जाय, इस तरहकी स्थिति बन जाती है । पर पदार्थोंमें उपयोग लानेपर ऐसी स्थिति बन जाती है कि मानो मैंने अपनेमें से अपनी जान ही निकाल लिया हो । उसमें धर्म प्रवृत्ति नहीं बनती । कौनसा वह तत्त्व है कि जिसका परिचय करके, अनुभव करनेसे आश्रय करनेसे जीवके शुद्ध परिणमनका प्रवाह चल उठे । वह तत्त्व है सहज चैतन्य स्वरूप । वह सहज चैतन्य स्वरूप क्या है ? जो मेरे अपने आपके सत्त्वके ही कारण पर द्रव्यके सम्बंध बिन. स्वयंमें से स्वभावतः जो हो सो मेरा स्वरूप है, वह स्वरूप मैं हूँ, बाकी सब पर हैं ।

२७४-परसे विविक्त अन्तस्तत्त्वका विवरण-

जो बाहरमें दिखनेवाले हैं वे तो पर हैं ही, और जो बाहरमें नहीं, किन्तु अपने एक क्षेत्रावगाह रूप हो रहे हैं वे भी पर हैं, जैसे शरीर । क्यों पर हैं, शरीर अचेतन, मैं चेतन । शरीर पुद्गल परमाणुओं का पिण्ड, मैं एक विशुद्ध चिद्घन और जो कर्मबन्धन हैं, कर्म हैं पौद्गलिक कर्म, ज्ञानावरवादिक कर्म ये कर्म भी पर हैं, पौद्गलिक हैं, कार्माण वर्गणा एक जाति है, पर वे हैं रूप, रस, गंध, स्पर्शके पिण्ड, उनसे भी मैं चिद्घन यह निराला हूँ, उन कार्माण वर्गणावों में जब अनुभागका उदय होता है, अनुभाग कर्मका ही खिला, कर्ममें ही परिणमन हुआ, कर्म अपनेसे बाहर इस जीवमें कुछ कर नहीं पाते, क्योंकि प्रत्येक द्रव्य अपने अपने स्वरूपमें ही परिणमा करते हैं, सो वे कर्म जो पहले लोभादिक कषायोंका निमित्त पाकर प्रकृति, स्थिति, प्रदेश अनुभाग बंधके रूपमें बन गए थे वे अपनी शक्तिको लिए हुए वर्म जब अपने अनुभागका उदय पाते हैं तो गड़बड़ी वहाँ कर्ममें हुई । वे अचेतन हैं, सो गड़बड़ीका अनुभव नहीं कर पाते, मगर जिस प्रकारका कोध, मान, माया, लोभ कर्ममें उदित हुआ है बस वह कर्मका वह सब विकार, वह सब अनुभाग इस उपयोग लक्षणवाले जीवमें प्रतिफलित हुआ है, तब मोहीने जैसी कर्म दशा है तैसा ही अपनेको मान लेता है । मगर यह ज्ञानी देखता है कि उस कर्मानुभागका एक यह प्रतिफलन है, छाया माया है वह भी मैं नहीं, मैं तो उससे भी परे एक चिद्घन हूँ । २७४--चिद्घनस्वरूपके अनुभवका परिचय-

जिसने चैतन्यधन अन्तस्तत्त्व और इस अनात्मतत्त्ममें भेद पाया, देहमें और आत्मस्वरूगमें जिन्होंने भेद निरख पाया ऐसे पुरुषोंने क्या किया कि नयके विभागसे यह स्पष्ट समझ लिया कि यह

( १७४ )

( १७६ )

3

( समयसार कलश प्रवचन प्रथम भाग )

देह न्यारा है, मैं न्यारा हूँ । जिन्होंने इस प्रका**र**का भेदविज्ञान प्राप्त **कि**या । देहसे निराला, कर्मसे निराला, कर्मानुभागके प्रतिफलनसे निराला मैं ग्रपने ग्रापमें शुद्ध चैतन्यमात्र हूँ, इस तरहकी जिन्होंने दृष्टि की, म्राग्रह किया, वहयहाँ ही रम गया । यहाँ ही उन्होंने पकड़ की, उसीको ग्रहण किया-मैं यह हूँ, अन्य कुछ नहीं, अन्य सब जीव यद्यपि मेरे समान हैं, फिर भी हैं तो सब पर ही, इस तरह जिन्होंने भ्रपने इस विशुद्ध चैतन्यधन चित्स्वरूपको माना यह मैं हूँ, उसका यह बोध बोधको क्यों नहीं प्राप्<mark>त</mark> होगा ? जो ज्ञान भ्रम रहा था, जो ज्ञान कर्मानुभागसे अभिभूत होकर कुछ किंकर्तव्यविमूढ सा बनकर पञ्चेन्द्रियके विषयोंमें उपयोग जुटाकर जो खिन्न हो रहा था वह ज्ञान ऐसा भेदविज्ञान प्राप्त होनेपर क्यों नहीं ज्ञानको प्राप्त होगा ? जब ज्ञान ज्ञानत्वको प्राप्त हो जाता तब इसके लिए ज्ञान ज्ञानरूपसे ज्ञेय है, ज्ञेय ज्ञेयरूपसे ज्ञात है । भेदज्ञानसे पहले उसके लिए ज्ञान ज्ञेयका भेद न था, किन्तु जो झलका, बाहरको भी ग्रपनाया ग्रौर बाहरका पदार्थ जो यहाँ ज्ञेयाकार हुग्रा उसे भी यहाँ ग्रपनाया । यद्यपि यह ज्ञेयाकार ज्ञानका परिणमन है। मगर जहाँ कोई भीतर एक मिथ्या विष लगा हो तो उससे सारा परिकर भ्रमरू। होता है। बाह्य का लगाव, भीतरमें ज्ञेयाकारका लगाव यह सव भी ज्ञानीके लिए ज्ञेय हैं, भिन्न हैं, ये भलकते भर हैं, मुभमें नहीं आते, मुभमें ग्राकर लुभाते नहीं, ये ग्राकर कहीं गड़बड़ी करते नहीं, बाह्य पदार्थतो ग्रयने प्रदेशसे बाहर कुछ करते नहीं, यह ही मैं ग्रज्ञानसे भ्रम करता हूँ, स्वयं गड़बड़ कर रहा । पर तो अत्यन्त भिन्न पदार्थ हैं उन्हें जान लिया बस ज्ञेय हैं । ऐसे ही परभाव भी ज्ञेय है । भैया, इस परिणामसे भी ग्रागे हमें बढ़ना हैं । ऐसा भी जाननेके लिए मुझे जरूरत नहीं । पौरुष ऐसा करना है कि मात्र ज्ञान ही ज्ञान विलसो । किन्तु जब छद्मस्थ दशामें परिणमन करते हैं, ज्ञेयके साथ लगावका, तो ग्रावश्यक हो गया कि ऐसा उपयोग बनावें कि बाह्य पदार्थ ज्ञेय नहीं होवे । पर भगवान जरूर विवश हैं कि बाह्य पदार्थ उन्हें ज्ञेय नहीं हों, वहाँ तो बाह्य पदार्थ मानो ग्राकमण कर बैठते हैं, वहाँ जानना ही पड़ता है श्रौर यहाँ हम ग्राप छद्मस्थ हैं तो यहाँ पौरुष करना पड़ता है कि ये बाह्य पदार्थं मेरे ज्ञानमें मत ग्रायें । क्योंकि इनको जाननेके साथ रागका सहयोग बन जाता है । इसकी निवृत्तिके लिये ऐसे परम ध्यान याने ज्ञानमग्नका ग्रादेश है कि ये वाह्य पदार्थ ज्ञानमें मत आयें । तो यह ज्ञानी समाधिमें यह ही तो पौरुष करता है कि अपने ग्रापके स्वरूपको निरखनेमें ग्रपनेको सामान्य करके एक निज ज्योतिको सामान्य बनाकर उस रूपमें इसका प्रतिभास करता है। भेद विज्ञानमें तो परभावसे हट कर समका था--यह मैं हूँ, ग्रौर जब ज्ञानाकार मात्र प्रतिभासमें ग्राता तो उस होनेका विकल्प भी छूटता है ग्रोर क्षण भरको एक अलौकिक ग्रानन्दकी दबा ग्राती । फिर प्रयत्न करता । प्रथत्न न बने, बाह्य पदार्थं ज्ञानमें ग्रा जावे, इनका चित्त बाह्यकी ग्रोर ग्रा जावे तो उन बाह्य पदार्थोंसे मानो बात करने लगते हैं। इसको जानकर क्था करें ? उससे कोई सिद्धि तो नहीं होती ? ये मेरे कोई साथी तो नहीं । ऐसा सोचकर फिर उन बाह्य पदार्थोंके विकल्पको हटाता है । \* तो जिसने ग्रपने ग्रापमें इस सहज चिद्धन स्बरूपको निरखा है, इसका ग्रनुभव किया है बस उसकी धुन में वही चैतन्यमहाप्रभु है।

२७६ ज्ञानीका ग्रन्तः निरखन---

भैया ! हित चाहो तो वाह्य पदार्थोंमें इष्ट ग्रनिष्ट बुद्धि न जगाना । कौन मेरे लिए इष्ट कौन ग्रनिष्ट ? वे मेरो परिणति नहीं करते, मैं ही विकार ग्रविकार रूप परिणमता हूँ । मैं निज अतस्तत्त्वमें ग्रनुभव करूं ग्रपने ग्रापको, तो वस यह ही मेरे लिए शरण है, इसके ग्रतिरिक्त मुफे कुछ शरण नहीं । ( কলম २७ )

( 200 )

ज्ञानीका ज्ञान इस ज्ञान स्वरूपको ही निरखता है, स्वरूपके विशेषणोंपर नहीं जाता । यह स्वरूप विकाररहित है । निविकार है क्या ? स्वरूप निविकार नहीं है । स्वरूप ग्रविकार है, ज्ञानी निरख रहा है, स्वरूप निविकार नहीं किन्तु ग्रविकार है । निविकार रूपसे स्वरूपको देखनेमें एक यह ग्रमुविधा जगी कि वह स्वरूपमें विकारको मंजूर करता है कि इसमें विकार था ग्रब निकल गया । निविकार का ग्रथ है–निर्गतः विकारः यस्मात् स निविकारः ग्रब इनमेंसे विकार हट गया । स्वरूप देख रहे, जो निगोद ग्रवस्थामें भी था, वहाँ पर भी यह सहज ग्रविकार था, याने कोई भी पदार्थ होता है तो वह पदार्थ ग्रपने ग्रापके सत्त्वसे ग्रपना कुछ भाव स्वभाव रखता है उस स्वभावको निरखिये, उस स्वभाव को निरखिये, वह स्वभाव दब गया, प्रकट नहीं हो रहा, लेकिन स्वभाव फिर भी स्वभावमें स्वभाव हो है, जैसे जमीन में कोई निधि गड़ी हुई है, पहले लोग गाड़ते ही थे, तो जमीनमें गड़ी हुई निधि है वह जमोन में पड़ी है, प्रकट नहीं है, ऐसे ही हमारा स्वभाव स्वभाव है, मगर विभाव विकार विषम परिणाम इनमें उल्फा है, इनमें दवा है । जरा विभाव विषय परिणासको खोदकर मायने छेदकर विभावको भेद विज्ञानसे ज्ञान द्वारा दूर करे फिर तो जैसे भूमिसे निकाली हुई निधिको ग्रांखों वाला देख लेता है ऐसे ही इन विभाबोंको ज्ञान द्वारा भेदकर ज्ञान स्वरूपको ज्ञानी नजर कर लेता है फिर इसी घुन में रहता है।

## ज्ञान की सहज कला---

ज्ञानमें ऐसी कला है, उस स्वभावको निरखनेमें यह ही एक ऐसा पौरुष है जिसके बलसे यह जीव इन संसार संकटोंसे छूटनेके मार्गमें बढ़ता है, यह ज्ञान किसीसे छिड़ता नहीं है । जिसको लक्ष्थमें लें, जिसको जानना चाहें, बाचमें कुछ भी पड़ा हो, किसीसे छिड़ता नहीं, सीधा उस लक्ष्थको ही निरखता है । जैसे कि एक्सरा यंत्र होता है, मनुष्य खड़ा है मानो ग्रौर उसके शरीरकी हड्डीकी फोटो लेना है तो वह एक्सरा यंत्र न रोमसे ग्रड़ता, न चामसे ग्रड़ता, न खून, माँस, मज्जा ग्रादिसे ग्रड़ता, वह तो सीघे हड्डीका ही फोटो ले लेता है इसी प्रकार यह ज्ञान जिसको जानना चाहता <mark>है</mark> घरमें रखी हुई चीजको हप जानना चाहते हैं तो कितनी ही दीवालें, किवाड़, संदूक ग्रादि ग्राड़े ग्रायें पर किसीसे ग्रड नहीं सकता । सबको पार कर देगा । वह ज्ञान ही तो है । यह ज्ञान निरुचयसे जाता तो नहीं, मगर इस ज्ञानका वर्णन गमन मुखेन हुग्रा करता है । रहता है—ग्रपने आत्मप्रदेशों में ग्रौर यहाँ ही रहकर सारी व्यवस्था बनती है मगर ज्ञा धातु ग्रौर गमन घातु- याने जानेके ग्रर्थमें जितनी घातु हैं उनका जानना भी ग्रर्थ है व जाना भी ग्रर्थ है क्योंकि जाननेकी वृत्तिकी समता जानेके व्यवहारमें की गई है । यह ज्ञान किसीसे नहींछिड़ता । कितना ही संदूकमें, कपड़ोंके बीचमें, किसी पोटलीमें बंधे हुए डिब्बेके अन्दर वह चोज रखी हुई हो मगर यह ज्ञान उसको भी जान लेता है, उससे कुछ अड़ता नहीं। ऐसे ही यह जीव ग्रात्महितका ग्रथीं. आत्मस्वरूपका दर्शक जब उस सहज ग्रात्मस्वरूपको निरखने चलता है तो यह देहसे गहीं ग्रड़ता । कोई ग्राँखें निकालकर देखता है तो इस देहमें ग्रटक बनती है, यह ग्रटक रागवश ज्ञानमें अना ली सो कहा जाता है कि लो इसके ज्ञानको देहने ही रोक दिया, ग्रब यह भीतर क्या जाय ? मगर भैया कोई भिड़कर रोकनेवाली बात नहीं, यह सब ग्रलंकार रूपसे समफना जब ज्ञान ग्रपने ज्ञानके लक्ष्यमें केवल उस ग्रन्त स्वरूपको लेता है तो यह देहसे नहीं ग्रड़ता । कर्मसे नहों ग्रड़ता, उसके लिए तो जीव द्रब्य ज्ञेय पदार्थ फजक रहा है, उसके लिए तो यह कर्मका फल यह भी भलक रहा है, लेकिन एक परिस्थिति ऐसी होती है कि जिसे कहते संस्कार । जैसे किसीके ठीक-ठीक

( १७५ )

(समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

1

बोध जाग चुकनेपर भी पूर्व संस्कारके वश पुनः पुनः भक्तिको प्राप्त होता रहता है । चारित मोहका उदय जिसे कहते हैं वहाँ अटक रहती है मगर अटक कर नहीं रहता, वह अपने स्वरूपको सम्हालता है । तो जिसने सबसे निराले इस सहज आनन्दमय ज्ञानस्वरूप अंतस्तत्त्वको देखा है वह पुरुष एक इसी धुनमें रहता है, उसका वोध बोधको प्राप्त होता है, क्योंकि ज्ञान तो ज्ञानस्वरूप है ना । २७८--ज्ञानस्वरूपको जाननेकी कठिनाईकी अवधिका निर्णय--

जिसका उपययोग ज्ञेय पदार्थमें ग्रत्यन्त भिड़ जाय उसके लिए तो यह ज्ञानस्वरूप जाननेमें नहीं आता, मदद नहीं देता लेकिन यह ज्ञान ज्ञानस्वरूप है ग्रौर ऐसा ही जब ज्ञात हुग्रा तो ज्ञान इस ज्ञानस्वरूपको क्यों नहीं जान सकता ? ज्ञान ज्ञानको जाने इसमें कोई कठिनाई नहीं ग्राती । कठिनाई उसमें श्राती है जो श्रत्यन्त विरुद्ध हो जाय । देखिये ज्ञानका काम जानना है ग्रौर ज्ञानका स्वरूप ज्ञान है। तो जाननहार ज्ञान जाननहार स्वरूपको न जान सके, ऐसी महान ग्रड़चन कब तक थी जब तक इस जीवने निजस्वरूपका दर्शन नहीं किया । जैसे एक ग्रादमी किसी कागजपर स्याहीसे दो तीन पेड़ोंके चित्र बनाता है, ग्रब वह श्रापसे पूछता है कि बतायो इसमें खरगोश कहाँ है ? तो ग्राप बहुत-बहुत देखते है उस चित्रभें, पर कहीं ग्रापको खरगोश नहीं दिखता और ग्रन्तमें ग्राप कह बैठते हैं कि इसमें तो खरगोश नहीं है, सिर्फ पेड़ हैं । श्रौर ग्रगर वह श्रापको समभा दे कि देखों इन पेड़ोंके बीचमें यह जो खाली (Blank) जगह है इसमें घ्यानसे देखो - ये इघर कान हैं, इघर मुख इघर पैर ग्रौर इघर दुम इत्यादि तो ग्राप भट समभ जाते हैं ग्रौर कह उठते हैं - हाँ इसमें खरगोश तो बना है । ग्रब एक बार श्रापने परख लिया तो बस कभी भी आप उसे देखें तो भट समभ लेंगे कि यह देखो इसमें खरगोश बना है । तो जैसे जब तक यह घ्यानमें न था कि यह जो खाली (Blank) जगह पड़ी है उसमें खरगोश बना है तब तक ग्रापको खरगोश नहीं दिखा ऐसे ही यह आत्मस्वभाव, इस सहज परमात्मतत्त्वका कब तक दर्शन नहीं होता, कब तक इसकी घुन नहीं बनती जब तक इस खाली जगहमें, एक साफ जगहमें, जहाँ कोई चित्रण नहीं, इस चित्रसे रहित जगहमें इसको ग्रापने निरखनेका पुरुषार्थ नहीं किया । हम ग्रपने ग्रापको निरखने गए चित्रणमें, स्याहीमें जो कि मोहनीय कर्मका उदय होनेपर उसके जा ग्रनुभागका चित्रण हुम्रा इस म्रात्मामें जो प्रतिकलन हुम्रा उसमें ग्रधिकसे ग्रधिक किसीके बुद्धि जायगी तो प्रतिफलन में उसको निरखता रहा मायने अपने क्रोध, मान, माया, लोभमें ग्रपना स्वरूप मानता रहा, तो चित्रणमें ग्रपने ग्रापको निरखनेसे इसे ग्रात्मतत्त्व नहीं दिखा । इस चित्रणमें जो खाली जगह है, उस चित्रणपर दृष्टि न देकर जो एक म्रात्माका सहज जो कुछ भी स्वरूप सत्त्व है, उस सहज सत्त्वपर दृष्टि दी जाय तो ग्रात्मदर्शन होगा ।

# २९९ निश्चय स्तवनके परिणामको पराकाष्ठा में ब्रखण्ड का परिचय-

यहाँ प्रकरण चल रहा है यह जब कि किसी एक व्यवहारकी तीब्र जिज्ञासा की कि हमको ग्रन्य कुछ समझमें नहीं ग्रा रहा, हम तो देहको ग्रौर ग्रात्माको एक मानते हैं ग्रौर उसका प्रमाण करनेवाले शास्त्रोंमें वाक्य लिखे है, स्तुतियाँ बनी हैं । भगवानके देहकी कान्तिने दसों दिशाग्रोंको नहा दिया, भगवानकी ध्वनि इन कर्णोंको बड़ी प्यारी लगती है । भगवानका रूप १००८ लक्षणके सुन्दर शरीर वाला है । तो देखो ना, कि कहते हैं ना इस तरह कि दो गौरे, दो साँवले, दो हरिया दो लाल, यों ही सभी तीर्थकारोंके रंग बताये । यों रंग वाले ही तो हैं भगवान । यह देहकी ही तो बात है । ग्रगर देह ही भगवान न हो तो स्तुति कैसे ठीक होगी ! यह प्रश्न होनेपर समाधान दिया गया था कि भाई ( कलक्ष २७ )

बह व्यवहार नयसे स्तवन है श्रौर निश्चयसे स्तवन यह है कि जो केवलीका गुण है, केंवलीका स्वरूप है, ग्रात्माका स्वरूप है उसका ही ध्यान करें,, उसका गुणगान करें, उसकी बात करें, तो निश्चय नयसे स्तवन कहलायगा । निश्चय मायने एकको निरखना,व्यवहार मायने संयोग म्रादिको निरखना । संयोग है यह बात भूठ नहीं है । इस समय संयोग है कर्मका जीवका, देहका, व जीवका । चल रही वही बात भोजन भी रोज करते, उसके साधन भी रोज करते, संयोग नहीं है तो यह कैसे हो रहा । संयोग है, संयोग ग्रसत्य नहीं, ग्रौर व्यवहारनय सँयोगकी बात बताता है । तो उस स्थितिमें होनेवाली बात ग्रसत्य नहीं, सत्य है, भ्रम होता, विकार होता, लेकिन यह सब संयोग दृष्टिमें नजर ग्रा रहा है । जब केवल एक ग्रात्मतत्त्वको देखते, केवल एकको देखा, केवलमें एकको देखा, तो संयोगकी बात वहाँ ग्रसत्थ है देखिये-एकको देखकर हम दो का निषेध करें तो यहाँ भी हम एक ग्रपने एकको देखनेसे च्युत हो गए । एकको देखना है तो एकको ही देखें, दो की बात न करें, वह है एक निश्चय रूपसे. मगर दो नहीं है क्या ? दो तो हैं, तो दो हैं यह तो तुमने जान लिया । दो के संयोगमें ऐसा प्रभाव है वह भी जान लें, बस जानलें, जानकर बैठ जावें, उसका बिरोध न करना, लेकिन जीवोंमें एक श्रात्म तत्त्वको देखें तो सही कि म्रात्मा म्रपने म्रापकी म्रोरसे सहज स्वभावके कितने चमत्कार वाला है । जरा ग्रपनेमें जो रचना भरी है उसको तो देखो । देखो देखो निजमें क्या रचना भरो ! यह एक भजन है, जिस रचनाके लखनहार योगी तृप्त हैं वसु प्रहरी । अपने ग्रापके ग्रात्मामें क्या रचना है ? ग्रखण्ड चिद्घन । व्यवहार दृष्टिसे देखो तो ग्रात्मा ज्ञान, दर्शन, चारित्र, ग्रानन्द ग्रादिक ग्रनेक शक्तियों मय है । देखो व्यवहारसे देखा इसके मायने भूठ है ऐसा न समभना । उस ही चीजको इसने भेददृष्टि से परखनेसे परिचय किया । जान लिया मगर व्यवहार नयसे ऐसा भेदरूप गुणोंको जाननेका ही हम एक लक्ष्य रखेंगे तो हम ग्रात्मानुभव न पा सकेंगे, ऐसा जानकर उसका विरोध न कर, मध्यस्थ होकर ग्रायें शुद्धनयके विषयमें, वहाँ प्रवेश करें, ग्रखण्ड कैसे ग्रखण्ड, का ग्रनुभव करें । ग्रखण्ड है ऐसा भी विकल्प न रहे । यों विकल्पसे रहित स्वयं का ग्रनुभव करें । २८०—निक्चयनयके पड़ौसी व्यवहारनयकी प्रासंगिक चर्चा—

व्यवहारनयसे जाना कि यह द्रव्य पर्यायमय है। द्रव्य है घ्रुवताको लिए हुए, पर्याय है उत्पाद व्यय को लिए हुए: असत्य दोनों नहीं। व्यवहारसे जाना कि वस्तु पर्याय वाला हौता है। द्रव्य वाला भी है, पर्याय वाला भी है, इसके मायने यह नहीं कि झूठ है, किन्तु यह भेदनयसे बात देखी जा रही है। उसको जान लो, परिचय कर लो। ग्रब मध्यस्थ होकर जरा ग्रावो तो सही, उस शुद्धनयकी बात कहो क्या होगा कि व्यवहार भी छूटेगा, शुद्धनय भी छूटेगा, वहाँ एक अनुभवमात्र रहेगा। जिसने इस तत्त्वका परिचय किया हे वह सब, हमारी बात तो इसलिए स्पष्ट है कि हममें ही तो वह अनुभव होता। ग्रात्मा व शरीर भिन्न भिन्न हैं। निरखना है भीतर एक प्रकाश, पौद्गालिक नहीं है अन्तस्तत्त्व । ज्ञानरूपको ज्ञान अनुभवता है, इतनेमें ही जानना कि देह है, मगर देहके रूपसे मैं नहीं, देहका ग्राकार सोचकर नहीं, ग्रौर मैं उस गुणमें अनुभव रहा हूँ, इस प्रकारकी भी सीमा बाँधकर नहीं चल रहे हैं। सब भवन उसके अपने आपके उतने ही प्रदेशमें है। क्या अनुभव रहा वह ? ऐसी बात सुनकर ही तो जिसकी जैसी बुद्धि है, जो दार्श-निक जिस-जिस ढंगका अपना भाव लिए हुए है वह उसमेंसे उस उसका ही आग्रह करता रहेगा । जैसे शून्यवादीने कहा कि यह सब ठीक कहते हैं – कुछ नहीं है, देखो है ना आत्मानुभवकी दशा सर्वविकल्प शून्य। लो, ग्रात्मानुभवकी जो स्थिति है उस स्थितिमें इसे मिला क्या ? कोई बाहरी चीज मिली क्या ?

( १७९ )

### ( १५० )

#### (समयसार कलश प्रवचन प्रथमभाग)

1

उसका विकल्प भी नहीं है। ऐसी बात सोचकर शून्यवादी कहते हैं कि ग्राप ठीक कह रहे, शून्य ही तत्त्व है वहाँ कुछ न मिलेगा, तो कोई कहता है कि शून्य मात्र नहीं है। प्रतिभास भी तो होता है। लो प्रतिभासाद्वैत वादी कहते हैं कि प्रतिभास तो कोई निराधार ग्राता नहीं है, वह किसमें प्रतिभास है, किसका प्रतिभास, वह प्रतिभास साधार है इसलिए ब्रह्म ही तत्त्व है, प्रतिभास ही तत्त्व नहीं । एक ब्रह्मनामक पदार्थ है । बस वह ही तत्त्व है । जब किसीने देखा ब्रह्म ब्रह्म, एक एक, श्रकेला श्रकेला, कहकर ग्रपरिणामीकी बात कुछ नही निखर पाती है तो इसमें ज्ञान है, दर्शन है, चारित्र है ग्रानन्द है भिन्न भिन्न है ऐसा देखा, मगर इस ढंगसे देखा कि जैसे सब स्वतंत्र सत् है -द्रव्य भी स्वतंत्र सत् गुण भी स्वतंत्र सत्, पर्याय भी स्वतंत्र सत् ऐसा निरखा वैशेषिक ग्रौर वौद्धोंने । तब वैशेषिक यह कहने लगे कि ये सव पदार्थ भिन्न-भिन्न हैं सब स्वतंत्र स्वतंत्र पदार्थ हैं, ग्रौर ग्रपनी हठ पकड़ने लगे कि ये भिन्न ही हैं, ग्रभिन्न नहीं है, ग्रौर बौद्धजन बस जो कि पर्यायवादी हैं, केवल पर्याय पर्यायको समस्त पदार्थ मानते है उन्होंने कहा कि बस जो क्षण-क्षणमें एक⊷एक पदार्थ ग्रहेतुक होता, बताय्रो उसका ग्रन्य कैसे हेतु बनता ? कौनसा बाह्य पदार्थनिमित्त है या उपादान ? मेरा तत्त्व तो मेरेमें है । पदार्थ तो ग्रहेतुक होता । तो जब बौढोंने क्षण क्षणके समय समयके पदार्थ स्वीकार कर लिया तो कहा कि पदार्थ अहेतुक है । बस इस ही तत्त्वको, इस ही एक आत्मानुभवकी बातको सुन सुनकर जिन जिन दार्शनिकोंकी जितनी जितनी वुद्धि थी, जो जहाँ ग्रटक गया वहाँ अटक कर अपने ग्रलग सिद्धान्तमें पहुँचा । फल क्या हुग्रा कि ग्रात्मानुभवकी दशासे वे चलित हो गए। भैया,सो जानो सब ग्रौर जिस दृष्टिकी मुख्यतासे ग्रापको हित प्राप्त होता हो उस दृष्टिमें सहज देखिये जब जिस दृष्टिसे ग्रापको स्वभाव दर्शनके लिए सहयोग मिलता हो तब तब ग्रापके हितके लिए वह प्रयोजनवान है, क्योंकि प्रयोजनवानका लक्ष्य व प्रवर्तन बनता एक आत्मस्वभावका दर्शन । ग्रन्थोंमें पढ़ते है महामत्स्यकी ग्रगाहना जो १००० योजन लम्बा, ५०० योजन चौड़ा ग्रौर २५० योजन मोटा हैं, इतनो बड़ी अवगाहनाका उस महामत्स्यका शरोर है । ऐसा जानकर प्रयोजन यह लेना कि म्रात्मज्ञान विना यह विडम्बना होती । लक्ष्य निर्धारणसे होता क्या है कि जिस ज्ञानमें हित है उस ज्ञानके लिए हर दिशाओंसे ज्ञान ही ज्ञानकी म्रोर भूकनेके लिए प्रेरणा मिलती है। एक इस म्रतस्तत्त्वके परिज्ञानके बिना इस जीवको इस इस प्रकारके कर्मोंका बंध होता कि जिसके उदयका निमित्त पाकर जीवकी ऐसी-ऐसी भिन्न-भिन्न दशायें होती हैं।

## २८१—ग्रन्तस्तत्त्वके मिलनमें लकल संकटोंका विनाश—

इस ग्रंतस्तत्त्वका दर्शन करें, विशुद्ध ग्रात्मतत्त्का दर्शन होनेसे बाह्य पदार्थोंके सारे संकट दूर हो जाते हैं, करनेका काम क्या है ? ग्रनात्मतत्त्वमें ग्रात्मतत्त्वका भ्रम हटाना है ग्रौर ग्रात्मस्वरूपमें यह मैं हूँ इस प्रकारकी प्रतीति रखना है ग्रौर फिर ऐसा ही ज्ञान बनाये रहना है निरन्तर । अगर उसमें किसीसे बाधा ग्रातीं हो तो उसको त्यागें । ग्रगर ज्ञानमें ज्ञानको रमानेके लिए बाधा ग्राती है घरमें, तो घरको त्यागें, ग्रगर ज्ञानको ज्ञानमें रमानेके लिए बाधा ग्राती है वस्त्रोंसे, ग्रारम्भ परिग्रहोंसे तो उन्हें त्यागें । इस प्रकारसे सब कुछ त्यागनेके बाद एक ग्रवसर प्राप्त होता है निविष् ग्रौर निरन्तराय ज्ञानको ज्ञानमें रमानेका । तो हमारा वर्तव्य है कि इस ज्ञानको ज्ञानमें रमानेके लिए प्रयत्नज्ञील रहें । जब ज्ञान ज्ञानको जानने चला तो उस ज्ञानरसका बेग ग्राता है । उस बेगमें ज्ञान ज्ञानमें ही खिचता है । कोई हवा ऐसी होती है कि भीतरको खींचती है, कोई हवा ऐसी होती कि बाहरको निकालती है । जैसे ए. सी. ग्रौर डी. सी. के करेन्ट भिन्न भिन्न हैं, कोई बाहर फेंकती हैं कोई भीतर खींचती है

#### ( कलश २८ )

Y

ऐसे ही यह ज्ञान दो तरहके काम करता है कोई बाहरका ज्ञान करता है ग्रौर कोई भीतरके स्वरूपका ज्ञान करता है, सहज ग्रानन्दका अनुभव करता है। सवको जाने ग्रौर ग्रपनेमें मग्न हो ऐसा जगमग स्वरूप भगवानके निरन्तर बना रहता है। जैसे दीपक जलता है तो उसमें हानि वृद्धि चलती है, बिजलीका लट्टूजलता है तो उसमें भी हानि वृद्धि चलती है, यों तो पता नहीं पड़ता, पर जब बल्बमें ज्योति कम या ज्यादह हो जाती है तब इस हानि वृद्धिका सही पता पड़ता है। तो जैसे वहाँ ज्योति बढ़ी तो जग ग्रौर घटी तो मग, किन्तु ग्रात्मामें और प्रकारका जगमगपना है। ज्ञानस्वरूपका परिणमन जग ग्रौर ग्रानन्दस्वरूपका परिणमन मग। कहते ही हैं लोग उमंग। उमंग कोई मग धानुसे बना। तो भगवानका यह जगमग निरन्तर एक साथ हो रहा है, होता रहता था, होता रहेगा। ऐसा एक तत्त्व बन गया।

## २८२-कैबल्यसें भ्रानन्द-

भैया तारीफ किस बातमें है ? अकेला रह जानेमें । यहाँ तो लोग श्रकेला रह जानेमें बड़ा बुरा महसूस करते हैं- यह बेचारा अन्नेला रह गया । किसी घरमें मियाँ बीबी दो ही प्राणी थे, मानो बीबी गुजर गई तो कहते ग्ररे यह तो बेचारा अकेला रह गया । ग्ररे जो वास्तवमें ग्रकेला हो उसे ही तो भगवान कहते है, जो दुकेला हो वह भगवान नहीं । ग्ररहंत भी ग्रकेले ग्रौर सिद्धभगवान प्रकट ग्रकेले हैं, केवल ग्रात्मा ही ग्रात्मा, स्वरूप ही स्वरूप ज्ञानानंदमात्र, तो जो तेजस्वरूप है, जो सहज है वही विकसित हो गया, ऐसा जो अन्नेलापन है वह तो एक बड़ी पवित्र दशा है । ग्रपने म्रापका प्रोग्राभ यह बनायें कि मुफे तो अकेला बनना है, दुकेलेके सम्बंधमें परिचयमें, संगमें हमको शान्तिका मार्ग न मिलेगा । मुफ्ते अकेला ही रहना है । अकेले रहें, सबका बुद्धिपूर्वक त्याग करें और म्राप म्रकेले बनें । भैया अपने आपमें उस कैवल्यका ज्ञान करें तो अकेला बन जायेंगे । जैसा हमें बनना है वैसा अकेलापन तो ग्रब भी यहाँ है कि नहीं, स्वरूपमें देखो ग्रगर नहीं है तो कभी बन नहीं सकता । जो यहाँ स्वरूपमें उस ग्रकेलेपनको निरखता है उसको ही वत्यकी प्राप्ति होगी । तो बस उस केवल एक स्वरूपको निरखनेकी बात हैं। वर्तमानमें बात सब चल रही, संयोग है, चल रही है, बात तो सब ठीक है मगर हम तो ग्रात्महितकी भावनाको लेकर सबकी बात समभ कर, सव कुछ जान कर उस कैवल्यस्वरूपको दृष्टिमें लेनेका पौरुष बना रहे हैं, इस समय केवल ग्रंतस्तत्त्व सहज ज्ञान ज्योति उस ही रूप श्रपना अनुभव करें बस यही आत्मानुभूति है । चाहे ज्ञानानुभूति कहो चाहे आत्मानुभूति कहो, क्योंकि अखण्डके ग्रनुभव रूपसे ही ग्रात्माकी ग्रनुभूति होती है। ग्रात्माकी बिशेषतायें बहुत हैं। लम्बा है, चौड़ा है, क्षेत्रकी दृष्टि होती है, पर ऐसा निरखनेसे ग्रात्मानुभूति नहीं जगी तो भी इसका विरोध न करें, यह लम्बा चौड़ा फैला झूठ नहीं जाना गया, पर उसमें भी मध्यस्थ हो जावें ग्रौर निज ज्ञानस्वरूपके ग्रनुभवमें उतरें प्रभुके आत्मामें द्रव्य हैं, गुण हैं, पर्यायें हैं, ये सब बातें समफनी पड़ती हैं, इनके समफे बिना हम आगे बढ़ नहीं सकते, यह ही ग्राधार है ग्रागे बढ़नेका, मगर जान लिया, उमका विरोध नहीं करते, समझ लिया, समफकर हमको क्या फल पाना था उस फलमें हम चल रहे। बस सब दृष्टियोंको गौण करके एक ग्रपने ग्रापके सहज ग्रंतस्तत्त्व शुद्धनयकं विषयको निरखिथे, देखिये तो कैवल्य मिलेगा, ग्रानन्दस्वरूपको निरखिये, देखिये तो म्रानन्द मिलेगा । तो ऐसे तत्त्वका परिचय करने वाले जो ज्ञानी संत जन हैं उन्होंन नय विभागके तथ्यको सुगमतासे बता दिया है कि यहाँ व्यवहारसे ऐसी स्थिति है स्रौर निश्चयसे ऐसी स्थिति है।

( १=१ )

(१९२)

अवतरति न यावद् वृत्तिरत्यन्तवेगादनवमपरभावत्यागदृष्टान्तदृष्टिः । झटिति सकलभावैरन्यदीयैर्विमुक्ता, स्वयमियमनुभूतिस्तावदाविर्वभूव ।।२९।।

### २८३---ग्रात्ममग्नतामें ग्रात्मरक्षा---

प्रकरण यह चल रहा था कि अिपने ग्रापकी रक्षा, ग्रपने ग्रापका हित ग्रपने सहज निज स्वभाव में यह मैं हूं इस तरहके ज्ञान करनेमें ऐसे ही अन्तः ठहर जानेमें है । यह बात बने कैसे कि जो जहाँ अभी कुछ ठहर रहे थे, जहाँ संसारके जीव ठहरे रहते हैं उसमेंका ठहरना छूटकर अपने आपके स्वरूपमें ठह-रना बने । जरा दिनचर्यापर दृष्टिपात करके देख तो लो कि हम बाह्य विकल्पोंमें कितने समय ठहरे हैं, कहाँ कहाँ उपयोग जाता है। क्या क्या कल्पनायें नहीं किया करते हैं। कितने लोग, कितने संग, क्या परिग्रह, किस किसकी चिन्ता, देखिये-रात दिनके चौबीस घंटोंमें कितना समय गुजरता है कि कहीं पर पदार्थकी वात ही बात चलती रहती है ग्रौर ग्रपने ग्रात्माके सुधकी बात कितने समय चलती है, ध्यान करें, हम परभावोंमें स्थित कितनी देर रहते हैं। जो ग्रज्ञानी हैं वे ऐसी ही श्रद्धापूर्वक परभावोंमें रहते है, जिनके ज्ञान जग गया वे ऐसी श्रद्धा तो नही रखते, मगर चारित्र मोहका ऐसा बेग है कि उनके भी पर पदार्थोंमें उपयोग फसते हैं ग्रब यह बात कैसे मिटे ? कहते हैं, ना कि मोह छोड़ो, यह कह देना तो श्रासान है मगर मोह छोडना बड़ा मुझ्किल है । सारी परेशानी इस जीवको मोहसे ही है। मोहके दुःखसे जब यह जीव परेशान हो जाता है, कोई बालक प्रतिकूल हो गया तो यह बात हर एक कोई कह बैठता है कि सब बेकार बात है, यहाँ कौन किसका ? अजी किसीसे मोह करना बिल्कुल बेकार है देखो इसने रात दिन म्रपने बेटेसे मोह किया ग्रौर देखो उसने उसे घोखा दिया । अब किससे मोह करना, छोड़ो मोह यों कह तो जाते हैं ऊपरी ऊपरी शब्दोंसे, मगर उसका मोह नहीं छूटता । मोह ग्नौर राग छूटनेका तो विधान ही ग्रौर है । वह विधान यह है कि ज्ञानमें जब यह बात ग्रा जाएगी कि ≻ मैं यह हूँ तो परभाव छ्ट जायेंगे । स्वको जाने बिना परभावोंके छोड़नेकी चेष्टा करना एक मजाक सा करना है। बाह्य वस्तु है छोड़ दो, एक ग्राग्रह है, छोड़ सकते है। घर छोड़ दिया, ग्रमुक छोड़ दिया मगर भीतरमें परभावोंका त्याग कर दो यह बात स्वके ग्रहणके बिना नहीं बनती । २८४ परभावोंके त्यागका उपाय-

परभावोंका त्याग कैसे हो ? देखो इसके लिए निमित्तनैमित्तिकयोगका सही परिचय आवश्यक है, ये परभाव हैं राग ढेल मोह । कैसे परभाव, क्या परभाव ? देखो पहले बँघे हुए जो कर्म हैं, जिनका ग्रनुभाग है वे कर्म ग्रपने ग्रापमें ग्रनुभागके उदयसे ग्राते हैं, ग्रौर उस कालमें उसका प्रति फलन, छाया इस जीवके उपयोगमें पड़ती है, बस वह छाया, वह प्रतिफलन ग्रस्वभाव है परभाव है, क्योंकि फुद्गल कर्मसे उत्पन्न है, पुद्गल कर्मका निमित्त पाकर बनता है । देखिये एक दर्पण है, वह दर्पण स्वयं ही ग्रपने ग्राप लाल पीले ग्रादिक रूपसे परिणमनेमें ग्रसमर्थ है इसके सम्बंधमें एक गाथा है समयसारमें—जह फलिह मणी सुद्धोण सयं परिणमइ रायमादीहिं ग्रादि । जैसे स्फटिक मणि ग्रपनेमें ग्रपने ग्रापसे शुद्ध है । वह स्वयं निरपेक्ष लालिमादि रूपसे नहीं परिणमता, किन्तु रक्तादि द्रव्य जो उपाधिमें है । उसके ढारा यह रागरूप परिणमता है । यह भाषा समयसारकी बोल रहे हैं । बात वहाँ यह समफना कि सामने ग्राये हुए पर पदार्थका निमित्त पाकर यह दर्पण लाल पीले ग्रादिक प्रतिविम्बरूप परिणमता मगर आचार्य देव सीघे ये शब्द दे रहे कि पर द्रव्यके ढारा ही रागादिक रूप परिणम जाता है यह जीव, पर वहां यह समफना कि पर द्रव्य जो कर्म है उसका ग्रनुभाग उदयमें ( कलज्ञ २९ )

⋟

( १८३ )

श्राया है, उसका सन्निधान पाकर यह जीव रागादिक रूप ग्रपनी इक्तिसे, योग्यतासे परिणम जाता है । तो ग्रब देखो दर्पणके सामने हाथ किया तो हाथका प्रतिविम्ब दर्पणमें ग्राया । यहाँ एक साथ दोनों काम हुए निमित्तकी हाजिरी स्रौर दर्पणमें प्रतिविम्ब दीनों एक समय हुए, फिर भी इन दोनोंमें पूछा जाय कि बतायो निमित्त कौन ? तो सब जानते हैं कि हाथ निमित्त है य्रौर नैमित्तिक यह प्रतिविम्ब है । हाथने प्रतिविम्बमें कुछ किया नहीं । हाथ ग्रपने प्रदेशमें है, ग्रौर वह जो कुछ हाथ कर रहा है, हाथ ग्रपने प्रदेशमें हरकत कर रहा, पर यह निमित्त नैमित्तिक योग कैसा स्पष्ट है कि ऐसे परिणमे हुए हाथका सन्निधान पाकर उस दर्पणमें भी उसी प्रकारका प्रतिविम्ब चल रहा है, निमित्त कौन ? यह हाथका सन्निधान । नैमित्तिक कौन ? दर्पणका प्रतिविम्ब । तो यह तथ्य हैकि जब हाथका सन्निधान पाता है तो दर्पण प्रतिविम्बरूप परिणमता है, मगर इसको यों बोल दो कि जब दर्पण प्रतिविम्बरूप परिणमता है तो हाथ सामने हाजिर होता है, सो इसमें देखो निमित्तनैमित्तिककी व्यवस्था उलट गई । जिसमें 'जब' लगता है वह है निमित्त ग्रौर जिसमें "तब" लगता है वह है नैमित्तिक, यह एक सीधी कुञ्जी है जानने की । है एक समय ग्रौर एक द्रव्यका दूसरे द्रव्यमें कुछ जाता नहीं, मगर ऐसी भाषा ग्रगर बोलेंगे कि जब दर्पणमें प्रतिविम्ब ग्राता है तो हाथ हाजिर होता इसी तरह यह भाषा ग्रगर बोलेंगे कि जब जीवमें राग विकार ग्राता है तो कर्मोदय हाजिर होता है, ऐसी भाषा जैनागममें किसी भी शास्त्रमें नहीं है । अब इसमें ग्रापत्ति क्या ग्राती ? ग्रापत्तियह है कि अब जब रागविकार होता है तब सामने कर्म हाजिर हो तो राग विकार हो गया निमित्त श्रौर पुद्गलका हाजिर होना नैमित्तिक हो गया । तो ऐसी निमित्त नैमित्तिकता आगममें नहीं है कि जब जीवके रागविकार हो तो पुद्गल कर्म उदयमें ग्राता हो । इसमें तो विकार निमित्त बन बैठेगा श्रौर वह हाजिर हुया कर्म नैमित्तिक बन जायगा पर श्रागममें सर्वत्र यही भाषा है कि जब पुद्गल कर्मका उदय होता है तो जीव राग विकाररूप परिणमता है, श्रब ऐसा होने पर ग्रापको परभाव जाननेकी बात एकदम स्पष्ट समक्तमें ग्रा जायेगी । जान गए कि दर्पणमें प्रतिविम्ब हाथका सन्निधान पाकर ग्राया, दर्पणके निजके स्वरूपसे नहीं ग्राया, निजके स्वभाव मात्रसे, परका सन्निधान पाये बिना प्रतिविम्ब नहीं ग्राया, यह हाथका सन्निधान पाकर ग्राया इसलिए यह परभाव है । इस प्रकार ग्रात्मामें यह भलक कर्मोंदयका सन्निधान पाकर ग्राया है, मेरे स्वरूपसे नहीं ग्राया, मेरे स्वभावकी चीज नहीं है, इसलिए ये परभाव हैं । ग्राचार्य संतोंने करुणा करके कैसा हम लोगोंको प्रकाश दिया है कि ऐसा जानें कि मैं तो ग्रपने स्वरूपमें एक शुद्ध चैतन्यघन हूँ, चैतन्यमात्र हूँ, मेरे ग्रपने आपके स्वरूपमें विकार नहीं । मैं तो विशुद्ध हूँ, मैं तो विशुद्ध ज्ञानघन, पर्यायके भेदकी कल्पनासे भी अतीत केवल एक हूं। ग्रात्मानुभवके लिये होना चाहिये क्या? जो वहाँ समभा जाय कि मैं पर व परभावसे विविक्त शुद्ध चैतन्यमात्र हूँ और ये रागादिक भाव मेरे स्वभावसे नहीं उठे, ये तो परका सन्निधान पाकर ग्राये हैं, परभाव हैं, परका निमित्तमात्र सन्निधान पाकर हुए हैं सो पौद्गलिक हैं । यहाँ तक कहा समयसारमें कि वे तो पौद्गलिक हैं, पुद्गल कर्मसे निष्पन्न हैं, ये मेरे स्वभाव नहीं है, मैं एक चैतन्यमात्र हूँ, परभावको पर समफ लेना यह ही स्वके ग्रहणकी कुञ्जी है ग्रौर यह ही परभावके त्यांगकी कुञ्जी है ।

२८५-सहज ग्रात्मस्वभावके परिचयके बिना विकारके परिहारकी ग्रसंभवता-

कहते सब हैं कि मोह छोड़ो, राग छोड़ो, ग्रौर कोई कोई लोग तो कह बैठते कि महाराजजी हमारा लड़का तो बहुत गुस्सा ( क्रोध ) करता है, इसको गुस्साके त्यागका नियम करा दो । भला ( १६४ -)

(समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

 $\mathbf{x}$ 

1

बतायो यह काम कोई कैसे करा सकता ? हाँ ग्रगर हाथमें मानो ग्रमरूद लिए है तो उससे कह दिया कि तुम इसे फेंक दो, वह फैक सकता, तो ग्रमरूदका त्याग हो गया, पर गुस्सा तो एक ग्रन्दरकी चीज है, उसका त्याग कैसे कराया जा सकता ? श्रिस्वभावता जब तक ज्ञानमें न ग्रायगी तब तक परभावोंका त्याग नहीं हो सकता । जैसे ही ज्ञानमें ग्राया कि मैं इन सबसे निराला चैतन्यघन हूँ, ये विकार परभाव हैं, पुर्गल कर्मका सन्निधान पाकर हो रहे इसलिए परभाव हैं, ये मेरे नहीं हैं, ये मैं नहीं हूं । मैं तो एक शुद्ध चित्प्रकाश मात्र हूं, जिसमें अर्थपर्याय निरन्तर चलती है और एक मात्र चित्प्रकाश जैसा है जो अपने आपमें उत्पादव्ययसामान्यका स्वभाव रखता है। इसमें विकार आनेमें जीवके स्वभावकी बात नहीं है। वह तो अपने स्वरूपमें अपने अपने उत्पाद व्ययसे चल रहा है, उस कालमें कोई प्रसंग ऐसा त्राया तो उस प्रकारका विकार होने लगा, उसमें वह सामिल हो गया । चज रहा खूब तेज चल रहा । मशीनका चक्का जिसमें कुछ पता नहीं पड़ता कि यह चल रहा, पर उसपर कपड़ा फेंक दें तो नजर ग्रायगा कि चल रहा उस चलते हुएमें लपेट है इसी प्रकार जीव ग्रपने उत्पाद व्यय स्वभावसे परिणमता है । उपाधिके सान्निष्यमें उत्पाद व्यय करते हुएमें यह विकार मेरे स्वरूप नहीं, ये विकार परभाव हैं, दृढ़ आस्था हुई, बस त्याग हो गया श्रद्धामें, ऐसी हो बात निरन्तर ज्ञानमें बनी रहे इसीको तो चारित्र कहेंगे, पर ज्ञानमें नहीं रहता निरन्तर, क्यों नहीं रहता कि संस्कार है, ऐसा ही पूर्वविभ्रमसंस्कार है । श्रज्ञान वासनामें जो संस्कार बना है वह संस्कार है, दिल उचटता है, बाह्यमें लगता है । उसका उपाय क्या है ? बस वह उपाय चरणानुयोगमें बताया है । वह उपाय बनावें ताकि इस उचटनका मुकाबला तुरन्त कर लें ग्रौर फिर ग्रपने ग्रापमें ज्ञान दृष्टि लगाकर उससे ग्रपना काम बना लें । जैसे सुभट युद्धमें उतरता है ढाल ग्रौर तलवार लेकर, क्योंकि शत्रुको मारनेमें ढाल काम देता क्या ? ढाल मारनेमें काम नहीं देती, मारनेमें काम देती है तलवार । फिर वह ढाल लेकर क्यों उतरा ? वह कुशल योद्धा है, समझदार है इसलिए वह ढाल ग्रौर तलवार दोनों लेकर उतरा । ढालसे तो वह दूसरेके ग्राकमणको रोकेगा ग्रौर तलबारसे शत्रुका छेद करेगा । तो यों समझ लीजिए कि व्यवहार चारित्र ग्रौर निश्चय चारित्र । व्यवहार चारित्र क्या करता है कि व्यसन, अव्रत, विकल्पादिक जो ग्राकमण है उन ग्राकमणों को रोकता ग्रौर निश्चय चारित्रसे क्या करता है ? ग्रुपने ग्रापमें रत रहकर विकार शत्रुका छेदन करता है स्वतः कर्मका छेदन होता रहता है कर्मका सफाया होता रहता है ।

## २८६—जीवके विशुद्ध परिणामरूप निमित्तसन्नियानक्षें कर्मानिर्जरण होनेका निमित्तनैमित्तिक योग—

देखो जीवमें जब विशुद्ध परिणमन हो रहा तो कर्ममें निर्जरण चल रहा । वहाँ एक ग्रोरका निमित्त नैमित्तिक भाव नहीं है कि कर्मंका उदय ग्राये तो जीवमें रागविकार हुग्रा, इतनी ही मात्र बात न समभें, जीवमें विशुद्धि होती है तो कर्मंका स्थितिकांडक, ग्रनुभागकांडक ग्रादिक विधिसे घात होता हैं, वहाँ कैसे-कैसे गुजरता है । ये सब देखिये—कैसे ऊपरकी स्थितिके प्रदेश नीचेके प्रदेशमें मिलते, कितने में मिलते, कितनेमें नहीं मिल पाते, फिर कहाँ तक मिलते, कहाँ तक नहीं, क्या क्या होता है ? कैसे प्रपकर्षण, कैसे कैसा क्या होता, ये सब कर्ममें चल रहे हैं । ग्राचार्य संतोंने इसको ग्रपनी भाषामें बताया है । तो तत्त्व क्या है कि रागादिक परभावोंका त्याग करे । ग्रात्माका जो सहज निरपेक्ष चैतन्यस्वभाव है उसमें यह मैं हूँ, ऐसा ग्रनुभा बनावें । यहां विभावका त्याग इस ढंगका हो रहा है, ग्रब रहा सहा जो ग्रव्यक्त राग है वह तो चजता ही है । कोई ग्रात्मानुभव कर रहा, चौथे, १वें छठे गुणस्थानमें कहीं भी

### (कलका २९)

#### ( १८४ )

जहाँ विशुद्ध बात बन रही है वहाँ पर भी कहीं राग तो चल रहा, विकार तो चल ही रहा, चलता है । ६ वें गु-ास्थान तक वह प्रव्यक्त विकार है, क्योंकि इस विकारकी मुद्रा तब स्पष्ट बनती है जब यह जीव बाहरी पदार्थों में उपयोग जोड़ता । देखना परखना गौरसे बात, भीतरमें कर्मोंदय हुग्रा, प्रतिफलन हुग्रा, कुछ तो ग्रावरण हैं मगर ज्ञानी जीव इन ग्राश्रयभूत पदार्थों में उपयोग न जोड़े, इसका अम्यास दृढ़ कर चुके हैं, खूब समझ चुके हैं कि बिल्कुल बाह्य वस्तु है, ग्रत्यन्त भिन्न है, वह मुझमें क्या ग्राता है, बाह्यका क्या ग्रपराध है, बाह्य पदार्थ तो मेरेमें कषायका कारण नहीं है, वह तो उपचरित कारण है, कुछ उपयाग जुटायें तो उसमें कारणयनेका ग्रारोप है । ग्रन्यका क्या अपराध है, सही ग्रभ्यास खिए हुए है, सो उसके बलसे ज्ञानी बहिरङ्ग साधनमें ग्रयना उपयोग नहीं जोड़ता । फल क्या होता है कि राग तो ग्राता है, उदय हुग्रा, प्रतिफलन हुग्रा, मगर वह ग्रव्यक्त होकर चला जाता है, वह ग्रपनी मुद्रा नहीं बनाता । जो ग्रपनी मुद्रा बनाता है उसको होता है विशेष बंध ग्रौर जो विकार ग्रपनी मुद्रा व्यक्त नहीं बना पाक्त है उस ग्रव्यक्त विकारमें होता है ग्रल्पबंध । बस यह ही तो कला है ज्ञानी पुरुषकी । २९७--आत्सहितके लिये परभावसे हटने ग्रौर स्वभावमें उपयुक्त होनेकी आवद्यक्ता—

<u>द</u>ेखो यहाँ ग्रपने हितके लिए करना क्या है ? विकारोंसे हटना, स्वभावमें रहना गैतो जो उपाय बने सो देखिये-विकारोंसे हटनेके लिए ग्राचार्यसंतोंने यह उपाय जगह-जगह बताया है कि ये परभाव हैं, पर पदार्थका निमित्त पाकर होनेवाले भावको परभाव कहा करते हैं। ये पुद्गल कर्मके उदयको पाकर होनेवाले प्रतिफलन हैं, ये तेरे स्वभाव नहीं। यह तेरे कुलकी बात नहीं। तू तो इनसे ग्रलग है। तू ग्रपने ग्रापके स्वरूपमें ग्रपने ग्रापका ग्रनुभव कर, यह तो होता रहता है, होने दो, मिटेगा, जैसे कि पर पदार्थोंमें हम यह उपेक्षा ला देते हैं कि किसी भी ग्रवस्थाको प्राप्त हो तो भी वह मेरा कुछ नहीं। मेरा प्रकाश तो मेरा स्वरूप है। जरा यह बात अपने भीतर लगाग्रो, विकार हो रहा, प्रतिफलन हो रहा, 9ुद्गल कर्मकी छाया माया हो रही तो यह मेरी चीज नहीं, मेरा स्वरूप नहीं। मैं तो ग्रपने ग्रापमे एक विशुद्ध चैतन्यस्वरूप मात्र हूँ। इस चैतन्यस्वरूपका एक ग्रादर, ग्रास्था, ग्रहण यह मैं हूँ। तो देखो जहाँ निजकी बात समफर्मे ग्रायी कि यह मैं हूँ, वहाँ परभावोंका त्याग बनता है। ग्रब बाह्य चीजोंका तो त्याग करें, इसका त्याग किया उसका त्याग किया, ग्रौर वह मैं माना जा रहा किस रूप, वही पुद्गल कर्मप्रदेशरूप। याने पुद्गल कर्मका उदय होनेपर जो प्रतिफलन है, जो यहाँ चित्रण है, जो यहाँ बात है उत्त रूप ग्रपनेको मानें, यह मैं हूँ, ग्रौर मैं त्याग करता हूं, तो जहाँ "मैं" ही गलत है तो वहाँ त्याग भी कैसे विधिपूर्वक बने। त्याग करके भी ख्याल रहेगा कि मैंने त्याग किया, ऐसा ख्याल भी त्यागमें बाघक है। त्याग शुद्ध वहाँ है जहाँ ग्रात्माने विशुद्ध निरपेक्षस्वरूपका ग्रहण ह, ग्रच्छा उसीके ही फलस्वरूप

फिर यह बाह्य त्याग है, कोई कहे कि मेरा तो अंतरंगमें त्याग है, मैंने तो जान लिया कि ये सब पर पदार्थ हैं, मेरी चीज नहीं हैं ग्रौर लगे हैं परको ग्रहण करनेमें, तो यह तो सब एक तरहका छल हुआ। भोतरमें तो उस प्रकारकी ग्लानि ही नहीं है। यद्यपि ग्रविरत सम्यग्दृष्टिकेव्रत,नहीं है, फिर भी जैसी व्रती जनोंकी चर्या रहती है करीब करीब अधिक नहीं तो मामूली तौरसे, तो होती ही है क्योंकि संयमकी ग्रोर चटापटी लगी हैउस ज्ञानीके कि कब यह संयम पायें। तो जहाँ स्वभावका ग्रहण है वहॉ त्याग है ग्रौर जहाँ स्वभावका ग्रहण नहीं, ग्रयने आपका निर्णय नहीं कि वास्तवमें मैं क्या हूं, तो जब भीतरके परिग्रहका ही त्याग न बना तो फिर बाहरो परिग्रह कैसे त्यागा जायगा। उने तो ग्रना रहे हैं।

(समयसार कलश प्रवचन प्रथम भाग)

5

() १८६ )

## ज्ञानीके परिग्रहका ग्रसम्बन्ध—

देखो भूत कालमें कितने ही लोग गुजर गए, कितना परिग्रह जुड़ गया, कितना सब कुछ नष्ट हो गया, सब कुछ नष्ट होते होते गरीब हो गए । मान लो, पहले बड़े रईस थे, ग्रब गरीब हो गए तो भी जो भूतकी बात कही जाती, दुनियासे शान मारी जाती कि मेरे घरपर सैकड़ों जूते उतरते थे, मायने सैकड़ों लोग ग्राते थे, ग्रच्छा तो यह परिग्रह हुग्रा कि नहीं ? यह भूतका परिग्रह है, गुजर गया भूत फिर भी परिग्रह चल रहा। जो ब्रब है नहीं, जो गुजर चुका जिसकी ब्राशा भी नहीं है मगर उसका ग्रहण बना हुन्ना है, नहीं है, न्नौर ग्रहण है, यह मजेकी बात है। तो करना है अपभेको अपना अनुभव । मैं क्या हूं, इसके लिए परभावोंका त्याग करें, स्वभावका ग्रहण करें । परभावोंके त्याग करनेका मुख्य उपाय बताया है कि हम इन परभावोंको जान लें, ये रागादिक भाव मेरे नहीं । ये कर्म के उदयका निमित्त पाकर हुए हैं यदि ऐसा न माना जाय ग्रौर यह माना जाय कि ये होते हैं ग्रात्मामें तो ये आत्माके स्वभाव कहलायेंगे । चाहे भले ही कहें कि अपनी योग्यतासे हुए, पर वह योग्यता भी स्वभाव बन गई, इससे दूर होना है ग्रौर भीतर ही भीतर प्रवेश करना है तो निमित्तको पाकर हुए तो तुम निमित्तकी म्रोर जावो, तुमसे हमारा कोई मतलब नहीं, तुम पुद्गलका सन्निधान पाकर हुए, तुम मेरे नहीं, मेरा स्वरूप तो चैतन्यमात्र है, हुए परिणमन जीवके, मगर ग्रौपाधिक होनेसे इसको उस श्रोर ही श्रधिक नम्बर देना चाहिए श्रवनेको निराला सनातन निरख कर । मैं तो एक चैतन्य स्वभाव मात्र हूं, यों स्वरूपका ग्रहण हो तो परभावका त्याग है । इस भीतरी त्यागको समझनेके लिए दृष्टान्त दिया है । जैसे किन्हीं दो लोगोंने ग्रपनी ग्रपनी चहर पासमें रहने वाले घोबीको दे दिया घोनेके लिए । वे दोनों चद्दर एक ही मिलकी थीं, एक क्वालिटीकी थीं, एक जैसी थीं। खैर, घोबीने उन्हें घो लिया । ग्रब एक व्यक्ति चद्दर लेने पहुचा तो घोबीने दूसरेकी चादर उसे भूलसे दे दी । उसने भी उसे अपनी समफकर ले लिया । जब वह अपने घर पहुँ वा, उसे ग्रोढ़कर सो गया । इधर दूसरा व्यक्ति भी धोबीके पास जाकर श्रपनी चद्दर माँगता है । जब धोबी वह चद्दर उठाकर देता हैं तो वह व्यक्ति उसमें कुछ ग्रपनी चद्दरके चिन्ह ही नहीं पाता है तो वह कहता है ग्रजी मेरी यह चद्दर नहीं है, यह तो किसी दूसरेकी है तो धोबी बोला-बस समक गए, आपकी चद्दर बदल गई, उसे तो भूलसे हमने ग्रमुक व्यक्ति को दे दिया है । वह व्यक्ति पहुंचा उसके पास जिसके पास चद्दर चली गई थी ग्रौर उसे जगाकर कहता है–भाई यह चद्दर मेरी है, मुके दो । यह भूलसे घोबीने ग्रापको दे दी । ग्रब वह लगा ग्रपती चद्दरके निशान देखने । जब अपनी चद्दरके चिन्ह न पाये तो समभ गया कि हाँ यह चद्दर मेरी नहीं है, यह तो इसीकी है। इतना ज्ञान हो जानेसे बताय्रो उस व्यक्तिके परिणामोंमें कुछ अन्तर आया कि नहीं ? जिस कालमें उसकी समफमें ग्राया कि यह तो मेरा नहीं, उस कालमें थोड़ा ग्राचरण ग्रा गया कि नहीं ? अब वह बड़ा ग्राचरण न पा सके कोई बात नहीं,है तो भीग्रब भीतरमें परख, त्याग किया गया, कि नहीं । तो जहाँ एक यह ज्ञान हुय्रा कि यह मेरी नहीं, वहाँ भीतरमें ऐसा प्रकाश चलता है कि उसने चद्दर का त्याग कर दिया । यह मेरा नहीं, उसके ज्ञानसे पूछो, ज्ञानप्रकाशसे तो उसने चद्दरको त्यागा है । मगर ग्रभी पकड़े तो है, ग्रौर यह भी सम्भव है कि वह लड़ भी बैठे कि हम तो नहीं देते यह चद्दर जब तक कि हमारी चद्दर हमको न गिल जाय, देखो ऊपरसे तो वह लड़ता भी है, भगड़ता भी है, फिर भी ग्रन्दर से उसके यह बात है कि यह चद्दर मेरी नहीं है। जरा भीतरके ज्ञानप्रकाशसे पूछो, उसको उस चद्दरका त्याग हो गया और ऊपरी ग्राचरणसे पूछो वह ग्रभी चद्दर देनेमें ग्रानाकानी कर रहा । यद्यपि दे देगा

(कलश २९)

Y

( १८७ )

थोड़ी देरमें, वह रख नहीं सकता अपने पास उस चद्दरको, क्योंकि जिसकी चद्दर है वह भी तो वड़ा मजबूत आदमी है, ग्रौर ग्रन्दरमें खुदके चद्दरका ग्राग्रह रहा नहीं, तो छोड़ देगा ग्रभी थोड़ी देरमें, मगर ज्ञानप्रकाशने तो तत्काल पर वस्तुको छोड़ दिया, जब जाना कि यह चद्दर मेरी नहीं है। इसी प्रकार ये रागादिक भाव इस जीवपर आक्रमण किए हुए हैं, ग्राकान्त है यह जीव । देखो ज्ञेयसे तो श्राकान्त कहते हैं ना । सर्वज्ञ भगवानके ज्ञानमें तीनों लोकके सब पदार्थोंने मानो एक साथ ग्राक्रमण कर दिया । यहाँ तो जब एक लड़का या स्त्री या कोई ये ही ज्ञानमें रहते, इनका ही म्राकमण रहे तो ये झेल नहीं पाते ग्रौर दुःखी हो जाते ग्रौर भगवानके ज्ञानमें तीन लोकके सारे पदार्थ हमला कर दें, हमला मायने प्रतिविम्बित हो गए तिस पर भी निजानन्द रसलीन । सकल ज्ञेय ज्ञायक यह है हमला ग्रौर निजानन्द रसलीन, यह है ग्रपने घरकी मस्ती । देखो कितना पूज्य हमला है यह । ऐसा हमला वीतराग होनेपर ही होता है हमलाके मायने वह प्रतिविम्बित हो गया । यह जीव कर्मबन्धनमें है, एक क्षेत्रावगाही है, उनका अनुभाग रस उदय होता है। उनकी जो बात यहाँ होती है उस बातका ग्रहण न करता हो यह बात कैसे मानी जाय ? बाह्य पदार्थका तो ग्राकमण बन गया श्रौर भीतर बढ जो ग्रनुभाग है, रस है, कर्म हैं उनका उदय ग्राता है, उनका प्रतिविम्ब न हो यह कैसे माना जा सकता है ? हो रहा तब ही तो यह संसार है। नहीं तो यह एक प्रश्न होता कि ग्रब तक क्यों रुलते ग्राये ? पहले ही प्रक्रिया करते, पहले ही प्रभु बन जाते । २८९ -- पढार्थों के परस्पर ग्रसंबंधका परिचय---

कर्तृ त्वबुद्धि न करना चाहिए निमित्तनैमित्तिक योगको जानकर कि पुर्रगल कर्मने जीवमें राग उत्पन्न किया ! ग्ररे वह ग्रपनेमें करेगा जो कुछ करना है, उसका सन्निधान पाकर जीव ग्रपनेमें कर रहा जो कुछ करना है । ग्रपने ग्रपने परिणामसे उत्पद्यमान जीव जीव ही है ग्रजीव नहीं । हो ही नहीं सकता, मगर यह निमित्तनैमित्तिकयोगका सही परिचय हमको स्वभावदृष्टिके लिए बड़ा उत्साह दिलाता है, क्योंकि ये परभाव हैं, ये तेरे स्वरूप नहीं, तू इनसे हट ग्रौर ग्रपने स्वभावकी परख कर । व्यवहारनयसे सब पहिचान कर ग्रौर पहिचान पाकर फिर इनकी उपेक्षा कर, ग्रौर निश्चयसे जो पहिचाना गया उस स्वभावमें लगें । उसका फल यह होगा कि जैसे व्यवहार पहले बनेगा, यह निरुचय भी बनेगा और दोनों पक्षोंसे ग्रतिकान्त होकर यह अपने समयसारका ग्रनुभव करेगा, सो ही कहते हैं कि जैसे ग्रपर भावके त्यागके दृष्टान्तकी दृष्टि पुरानेपनको नहीं प्राप्त होती वैसे ही तुरन्त यह शीध्र ही समस्त अन्य भावोंसे विमुक्त यह ज्ञानानुभूति म्राविभूति हो जाती है । अन्यभाव विमुक्तका शब्दार्थ है--दूसरेके भावोंसे रहित । देखिये, रागादिक विकारके लिए बात कह रहे हैं कि दूसरेके भावोंसे रहित स्थिति ऐसी है, पुद्गल कर्मके उदयका निमित्त पाकर हुम्रा विकारका प्रतिफलन फिर हुम्रा विकार रागादिक, सो ये परिणमन जीवके हैं, मगर यहां कह रहे हैं कि ये ग्रनात्मभाव हैं क्योंकि नैमित्तिक भावको ग्रनात्मभाव कहते हैं, इन त्रनात्मभावोंसे विमुक्त होता हुग्रा तुरन्त उत्पन्न होता है ज्ञान । श्रज्ञानमें परको पर समझना, *स्*वको स्व समझना विल्कुल नहीं होता । निजको निज परको पर जान, फिर दुखका नहि लेश निदान । इसका मोहीजन क्या अर्थ लगायेंगे, ग्रपने घरको अपना घर जानो, दूसरेके घरको दूसरेका घर जानो । सब लोग अपना अपना अर्थ लगा लो-किसे जानें, क्या जानें ? मेरा जो यह विशुद्ध निरपेक्ष अपने सत्त्व के तेजके कारण है वह निज है श्रौर पुद्गल कमंके ग्रनुभागका उदय पाकर यह विकार चल रहा था यह परकीयभाव है । निजको निज परको पर जान, यहां भीतरके निजकी छटनी कर रहे है, बाहरमें छटनी

( १दंद )

( समयसार कलश प्रवचन प्रथम आग )

नहीं करना है, निज परकी छटनी करना है अपने आपपर, बाहरमें नहीं, तो जैसे ही हमने अपने स्वभाव को ग्रहण किया परभावोंको परको पर माना कि उसको यह अनुभव स्वयं ही अपने आप उत्पन्न होता है।

२९९, सच्चे ज्ञानसे ही संकटोंके ग्रभावकी संभवता-

ग्रगर बड़े लगन के साथ सच्चाई रखते हुए श्रद्धांकी सच्चाईमें चलें तो ग्रापको क्या नुकशान पड़ता है, जो बात सच है उसको सच माननेमें आपको कौन सी ग्रसुविधा हो रही ? अपनी श्रद्धा सही बनाग्रो—निजको निज परको पर जान । निज है यह ज्ञान तरंग ग्रौर पर हैं ये रागादिक विकार । क्यों पर हैं कि पुद्गल कर्मके उदयका निमित्त पाकर हुए हैं । ऐ रागादिक विकारो तूम यहाँ से जावो, तुम्हारे ठहरनेके लिए यहाँ जगह नहीं । यद्यपि रागादिक रूप इस जीबका परिणमन चल रहा है फिर भी जो ज्ञानी पुरुष तथ्यको समभ गया वह भुभला कर बोलता है कि ऐ रागादिक भावो तुम यहाँसे जावो । यहाँ तुम्हारे ठहरने के लिए जगह नहीं, तुम लावारिस हो । जैसे सड़कपर कोई बच्चा खेल रहा हो, वहाँ से ग्रनेक रिक्से ताँगे निकलते, तो वे रिक्सा ताँगे वाले क्या बोलते हैं--ग्ररे तू फाल्तू है क्या, लावारिस है क्या ? तो ऐसे ही समभो कि ये रागादिक विकार लावारिस हैं । फालत है, क्योंकि जिनका ग्रन्वयव्यतिरेक पाकर हुए उनकी परिणति तो है नहीं रागादि विभाव, इनका-निकट सम्बंध तो है कर्मके साथ, अन्वय व्यतिरेक है, मगर परिणति हो रही जीवकी । बस यही ढंग बन गया लावारिस का । पुद्गल कर्मके उदयका सन्निधान पाकर हुए ये रागादिक विकार, इसलिए इनका नाता उससे जुड़ना चाहिए था । मगर उससे क्यों नहीं जुड़ पाता ? कहेंगे कि फिर तो रागादिक विकार के माता पिता कर्म ही कहलाने लगेंगे। ग्रच्छा बताओं ये रागादिक विकार नष्ट हो रहे हों तो कोइ बचा सकेंगे क्यांकि रागादिक परिणामो तुम यहीं रहो, जावो नहीं, क्या जीबका रक्षण मिल जायगा रागादिकविकारों को, जोवके स्वभावसे ये रागादिक विकार नहीं हुए, उनसे इस जीवका अन्वय व्यक्तिरेक सम्बंध नहीं है । इसलिए जीवका इनको संरक्षण नहीं मिल रहा, क्योंकि ये ग्रौपार्धाक चीजें हैं। जब तक जीवको ग्रज्ञान ुथा जीवने मोह महामद पियो ग्रनादि, जब तक जीवको ग्रज्ञान था, जीवने मोह महामद पी रखा था तब तक तो रागादिक भावोंका संरक्षण चलता था । संरक्षण तब भी न था मगर जब ज्ञानप्रकाश हुग्रा कि अरे ये तो परभाव हैं, ये मेरे स्वरूप नहीं ग्रौर निरन्तर पौरुष करते हैं ग्रात्मस्वभावकी दृष्टिका तो यह भी संरक्षण मिट गया । कर्मने रक्षण नहीं दिया रागादिक विकारोंको, क्योंकि विभाव कर्मकी परिणति नहीं । जीवने रक्षण नहीं दिया रागादिक विकारोंको, क्योंकि जीवके स्वभावसे नहीं हुए, ये पुद्गल कर्मका उदय पाकर हुए, जीवने संरक्षण नहीं दिया इसलिए ये विकार लावारिस होकर मरते हैं, ग्रब तो इन्हें बचाने वाला कोई नहीं । जब ज्ञान जग गया तो इन विकारोंकी रक्षा करनेमें कोई समर्थ नहीं, ये तो मिटेंगे । जैसे वृक्ष कट गया तो वह कब तक हरा रहेगा? वह तो सूखेगा ही,ऐसे ही ये रागादिक विकार भी अब तक हरे भरे रहेंगे ये तो मिटेंगे ही । इसलिए निजको निज परको पर जान । २९१--फिर दुखःका नहि लेश निदान--

सर्वतः स्वरसनिर्भरभावं चेतये स्वयमहं स्वमिहैकम् । नास्ति नास्ति मम कश्चन मोहः शुद्धविद्धनमहोनिचिरस्मि ॥ ३० ॥

२९२-स्वरसनिर्भर ग्रन्तस्तत्त्वकी भावना-

मैं ग्राने ग्रापको सर्व ग्रोरसे ग्रपने ज्ञान रस करिके निर्भर, गाढ़ घन चिद्घन अनुभव करता हूं,

(कल्दा ३०)

देखो समस्त संसार संकटोंसे छूटनेका ही सबका भाव है ना तो संसार संकटोंसे छूटकर क्या स्थिति बनेगी, यह भी तो घ्यानमें लावो ? हर एक कोई जो भावी प्रोग्राम बनाता है कि मुझे ऐसा करना है, वैसा करना है, यहाँ जाना है, वहाँ जाना है. तो उसका कोई चित्रण तो उसके चित्तमें रहता है कि ऐसा होगा, ऐसा करना है, वहाँ होऊँगा । कुछ तो मनमें य्राता ही है । जैसे मान लो एक भावी प्रोग्राम बना कि तीन महीने बाद यह विवाह होगा, तो वह सब चित्रण चित्तमें है कि ऐसा विवाह होगा, इस इस तरहसे लोगोंका संगम होगा । बोलो ग्रापको संसारके समस्त संकटोंसे छूटना है तो छूटकर क्या स्थिति होती है उसकी कुछ खबर है ना ? जन्म न हो, मरण न हो, शरीर नहीं, विकल्प नहीं, कषाय नहीं, कर्म नहीं, केवल ग्रात्मा । यही स्थिति तो है संसारके समस्त संकटोंसे छूट जानेकी स्थिति । केवल ग्रात्मा । वहाँ ग्रौर है क्या ? एक चित्प्रकाश, ज्ञानघन, ज्ञानपुञ्ज, कैसा पवित्र कि ग्रपने ग्रापके ही ज्ञानरससे परिपूर्ण है । चूँकि ज्ञानका ऐसा स्वभाव है, स्वरूप है कि उसमें समस्त सत् प्रतिबिम्बित होते हैं ग्रौर ग्रपने ही स्वभावसे वे धीर रहते हैं, ग्रलौकिक ग्रनन्त ग्राल्हादमय, ग्रानन्दमय स्वरूप सदा रहता है केवल एक चित्प्रकाश, जिसमें किसी भी तरहकी तरंग होनेकी बात नहीं। केवल एक निष्काम, निस्तरंग है । इसका कुछ दॄष्टान्त लेकर ग्रनुमान करें । हमको वैसा बनना है तो यह बतलावो कि हमारा वैसा स्वरूप है कि नहीं ? ग्रभो भो ग्रन्तः मेरा वैसा स्वरूप है कि नहीं ? ग्रगर वैसा स्वरूप हमारा नहीं है तो वैसा हम कदापि नहीं बन सकते । जैसे कोयलाका स्वभाव काला है, सफेद नहीं, तो फिर कोयऌेको कितना ही घोया जाय, उसमें सफेदी नहीं **ग्रा सकती, क्योंकि सफेदीका स्वरूप ही नहीं** है उसमें । तो ऐसे ही समफिये कि जब मेरा स्वरूप है संसारके समस्त संकटोंसे, समस्त उपाधियोसे छूटा हुग्रा, याने ग्रपने ग्रस्तित्वकी वजहसे में बिलकुल श्रकेल। सत् हूं, इममें किसी ग्रन्यका प्रवेश नहीं, समस्त परसे विविक्त हूं, तभी मैं समस्त संकटोंसे छूट सकता हूं, अन्यथा यह काम मेरा कभी बन ही नहीं सकता । तो सोचलो ऐसा मैं हूं स्वरूपमें, ग्रपने स्वभावमें, अपने सत्त्वके कारण ग्रपनी इकाईमें केवल मैं ही मैं जो सत् है वह हूं। कहीं कई सत् मिलकर मैं नहीं हूं, मैं ग्रपने ग्रस्तित्वसे हूं, क्योंकि हूं ना ? २९३--मोधेनिर्ममत्वकी भावना---

( १८६ )

देखो--ग्राचार्य महाराज यहाँ भव्योंको समझा रहे है कि यह मोह कुछ नहीं है। उस ग्रकेलेको समझना है ना तो मैं अपने ग्रापमें क्या ग्रकेला हूं, इसकी समभके लिए ग्रन्ययोगव्यवच्छेद मायने ग्रापने सत्त्वके सिवाय बाकी जो कुछ ग्रन्य हैं उनके योगका निराकरण किया जा रहा है--ये मैं नहीं, ये मेरे नहीं । क्यों नहीं मोह मेरा कि देखो ग्राचार्य देव यहाँ कहते है कि फलदानमें समर्थ होनेसे भावक रूपसे ग्राया हुग्रा यह मोहनीय कर्म, उसके द्वारा रचा गया है यह मोह भाव । ये ही शब्द हैं टीकामें । इससे हमको बल क्या मिलता है ? यह निमित्तनैमित्तिक योगसे बना है मोहभाव वह मेरा कुछ नहीं । केवल ग्रकेला जीवसे याने बिना निमित्त सन्निधानके केवल योग्यतासे ऐसा बनता रहे तो मोह योग्यता भी स्वभाव बन जायगा । जो जो ग्रन्य निरपेक्ष हों वे वे सब स्वभाव होते हैं । तो योग्यता ही क्यों मिटावो ? बनी रहने दो योग्यता । ग्रपना ही तो स्वरूप है योग्यता । लेकिन ऐसा नहीं, यह योग्यता भी स्वभाव नहीं । तब सोचिये यह मोहभाव है तो ग्रपनी परिणतिरूप मगर यह मोहभाव त्रा कैसे गया ? तो फलदानमें समर्थ यह है भावक मोहनीय कर्म, क्योंकि जब यह बँघा था, ग्रनुभाग बन चुका था, ग्रब यह सामने आया, तो उस पुद्गज द्रव्यकेद्वारा यह मोह रचा गया है । मोहभाव मायने पुद्गल द्रव्यमें यह मोह रचा है उसका निमित्त पाकर उपयोगका विकल्प परिणाम हुग्रा है । है एक साथ, मगर निमित्त नैमित्तिक

### ( ( ? ? . )

#### (समयसार कलका प्रवचन प्रथमभाग)

T

भावमें ग्रागे पीछे शब्द बोले जाते हैं। यह मोहभाव मोहनोय कर्मकी परिणति है, क्योंकि उसका स्वरूप अनुभाग है। मगर जब ग्राया तो चूँकि यह स्वच्छ है जीव, इसमें उपयोजनकी ग्रादत है, ग्रहण करनेकी जादत है, सो यह मोहभाव जो मोहनीय कर्मकी परिणति है वह यहाँ प्रतिफलित हुग्रा। भला बतलाग्रो जब ये ग्रत्यन्त भिन्न पदार्थ भिन्न क्षेत्रमें रहनेवाले जब ये भी मेरेमें प्रतिविम्बित हो जाते हैं तो जब जो एक क्षेत्रावगाह है, जहाँ निमित्तनैमित्तिक सम्बंध है उसकी जब कोई परिणति बनती, उन कर्मोंमें कोई अनुभाग खिले तो क्या वह प्रतिविम्बित नहीं होता ? भलक है, किन्तु एकत्वभाव होनेसे मोहीको प्रज्ञात है वस यह ही तो संसार है, इसीसे रुलना चल रहा है। जो भी कर्म उदयमें ग्राये वे उपयोगमें प्रतिफलित हुए। ग्रब ग्रगर ग्रज्ञानी है तो उस प्रतिफलनमें यह ग्रात्मबुद्धि करेगा कि यह मैं हूं, एकत्व-बुद्धि करेगा ग्रौर वहाँ ग्रपने स्वरूपकी सुध होगी फिर कैसे ? ग्रौर उस रागमें एकत्त्व बुद्धि होनेसे चूँकि येपदार्थ भी तो ज्ञानमें ग्राये तो उनमें इष्ट ग्रनिष्ट बुद्धि करेगा तब विकारकी मुद्धा बनती है। इस रहस्यको जाननेवाला ज्ञानी यह चिन्तन करता है कि यह मोहभाव, यह पुद्गल द्रव्यसे रचा हुग्रा है। **२६४--निर्बन्ध स्वरूपकी भावना--**

जिसने ग्रपने ग्रापकी भूमिकामें भेद कर लिया उसको ही ज्ञानप्रकाश मिला । बाहरका भेद तो साघारण जन भी मुखसे बोला करते है। अजी ये मकान, ये धनधाम किसके ? ये तो सब मिट जाते हैं, यह बात तो ग्रावाल गोपाल सब किया करते हैं, मगर यहाँ भेद जो परख ले कि मैं तो ग्रपने ज्ञानमें ही स्वच्छ ज्ञानमात्र हूँ श्रौर इसमें जो पर भाव हैं वह सब उस उस ग्रनुभागवाले कर्मका प्रतिफल है । यह मोहभाव मेरा स्वरूप नहीं, मैं तो एक ज्ञानमात्र हूं, ऐसा जानकर यह जीव म्रपने आपमें क्या अनुभव करता है ? सर्व ओरसे अपने रससे निर्भर निज भावका संचेतन करता है कि मैं यह हूं । देखो श्रद्धा बिल्कुल निर्मल बनाग्रो, उपयोगमें स्वरूप निर्बन्ध रखो । जैसे मैं कुटुम्ब वाला हूं, मैं इस घरका हूं, ऐसी कोई भीतरमें श्रद्धा बनावें तो वह एक ग्रटक है ना ? वह ग्रटक ग्रात्मानुभवको नहीं होने देती । मैं ग्रमुक शरीरधारी हूं, यह शरीर हूं, ऐसी श्रद्धा बने तो वह ग्रात्मानुभवकी ग्रटक है, ग्रौर मैं ग्रमुक जातिका हूं, अमुक कुलका हूं, यह ही श्रद्धा हो तो वह भी एक अटक है। अपनी श्रद्धा ऐसी निर्मल होनी चाहिए कि मैं सबसे निराला केवल चैतन्यस्वरूप मात्र हूं, ग्रौर मैं ग्रमुक गोष्ठीका हूं, ग्रमुक पार्टींका हूं, इस प्रकारकी श्रद्धा हो तो वह भी ग्रटक है । इतना तो निर्बन्ध श्रद्धामें लावो । मेरो कोई पार्टी नहीं, कुटुम्ब मेरा नहीं, कुछ मेरा नहीं, न मेरा शरीर, न जाति, न कुल । स्रौर की तो बात क्या कहें, ये जो रागद्वेष विकार जग रहे ये भी मेरे नहीं । विकार क्यों मेरे नहीं ? यों कि मेरे स्वभावसे नहीं हुए । इनको उत्पन्न करनेकी मुफमें सामर्थ्य नहीं । कैसे मुझमें सामर्थ्य नहीं ? यहाँ इस ढंगसे विचार करें कि जो मैं ग्रकेला रहकर कर सकूँ उसे तो मैं समभूँ कि यह मेरे सामर्थ्यकी चीज है, ग्रौर जिसको मैं किसी उपाधि सन्निधानमें कर सकूँ वह निरपेक्ष मेरे सामर्थ्यकी चोज नहीं । शराब पीनेके बाद यह पुरुष कायर भी बनता और कभो कोई काम करना चाहे तो बड़ा तेज काम भी कर डालता । कहता भो है कि हमविना नशाकेही रहे तो इतना माल न उठा पायेंगे । तो इस प्रकार समभो कि अब कर्मका प्रतिफलन हुम्रा तो वह ग्रन्धकार छाया, राग भलका । तो उस रागको करना मेरे स्वरूपका काम नहीं । वह बन्धनबद्ध होने से योग्यताका काम है । राग स्वभावतः कार्यं नहीं है, हटो तुम मेरे नहीं । २९५- ग्रंतस्तत्त्वको प्रभावनाको भावना---

( কলহা ३० )

प्रयोजन तो भाई परभावोंसे हटना ग्रौर स्वभावमें लगना है, यह ही तो करना है काम इस जिन्दगीमें । ग्रगर कोई दूसरा उद्देश्य दनाये है जीवनका कि मुफे यह करना है, वह करना है, ग्रपना तो कुछ ध्यान नहीं, धर्मके प्रचारका काम करना है, यह] करना है, वहाँ करना है, मुक्ते इस तरह की बात करना है, हमको इतना ऊँचा उठना है, इतना नाम पैदा करना है, तो यह कोई जीवनका ग्रच्छा उदेश्य नहीं है । ग्रपने जीवनका उदेश्य होना चाहिये समस्त विभावोंसे हटकर अपने ग्रापके स्वभावके दर्शन करनेका । ऐसा करते हुए मनवचन कायको जो परिणति बनेगी वहां धर्मकी प्रभावना होती है । 🎽 वह ईमानदारो की प्रभावना है, बनावटकी प्रभावना नही । बनावटकी प्रभावना क्या कि खुदमें तो हैं रीते ग्रौर दुनियाको बातें बतायें धर्मकी, तो यह तो एक बनावटी प्रभावना है । इस बनावटी प्रभा-वनाके लिये मनुष्य जन्मा नहीं है। प्रभाव हो तो, न हो तो ग्रयनेमें ग्रयनी प्रभावना करना है। ग्रयने म्रापकी प्रभावनाके साथ-साथ जो प्रभावना है वह एक कानूनी सही तौर की प्रभावना है, एक जैन नियम के ग्रनसार प्रभावना है । नहीं तो जैसे एक बार किसी राजाने म्रपने मन्त्रीसे पूछा कि बतलावो ग्रपनी प्रजाके सब लोग हमारे भक्त हैं ना ? ग्राज्ञाकारी हैं ना ? तो मन्त्रीने कहा हां महाराज- ग्राज्ञाकारी तो सब लोग हैं पर भक्त हैं यह बात नहीं कह सकते । कैसे ? हम तो जहाँ जाते लोग बड़ें झादरसे मिलते, बड़ी भक्ति दिखाते । तो मन्त्रीने क्या दिया कि रात्रिमें घोषणा करा दिया अपने राज्यमें कि राजाको बहुत अधिक दूधकी जरूरत है । राजाज्ञाके अनुसार प्रत्येक घरसे एक-एक किलो दूध स्राना जरूरी है । राजमहलके आँगनमें एक बड़ा हौज बना दिया गया है, रात्रिके एक बजे सभी लोग अपने अपने घरसे दूध लाकर हौजमें डाल जायें। ग्रब सभी लोगोंने अपने धरोंमें बैठे यह सोच लिया कि देखो सभी लोग तो दूध ले ही जायेंगे, एक हम दूधके बजाय पानी ले गए तो उसमें क्या फर्क पड़ता ? ग्राखिर सभी लोगोंने रात्रिको हौजमें एक एक किलो पानी डाला । जब सबेरा हुग्रा तो हौजमें देखा गया कि दूधका नाम नहीं । यह दृश्य देखकर राजाको विदित हुआ कि मंत्री सच कहता था कि राज्यके सभी लोग याज्ञाकारी तो हैं, याज्ञासे विपरीत नहीं, पर भक्त कोई नहीं । तो ऐसे समझो कि कोई लोग इस बातके लिए उतारू हो जायें कि भुफ्ते तो जैन धर्मकी प्रभावना करना है और उनमेंसे एक भी परिचित न हो कि जैन धर्मका मर्म क्या, तत्त्व क्या ? समस्त परमावोंसे विविक्त ग्रपने ग्रापके स्वरसमें, एकत्वमें रस ऐसे एक चित् ग्रखण्ड, ज्ञायकस्वरूप, ज्ञानमात्र इस रूप ग्रनुभत्र कोई न करता हो, इसकी सुध कोई न रखता हो ग्रौर ग्रपने घर्मकी प्रभावनाके लिए बहुत बहुत काम किए जाते हों तो वह चल फिर कर बनावट करके कोशिश करके प्रभावनाकी बात है । वह एक सहज धारा प्रवाह, कानूनन, जिसका कोई प्रतिघात नहीं कर सकता, चलती रहे प्रभावना वह बात नहीं बन सकती । खैर बाहरमें क्या होता है, क्या नहीं ? ग्रयनी ग्रयनी सम्हाल करें ।

939

)

२९६-पावन अन्तस्तत्त्वके सम्हालकी भावना-

अपनी अपनी सब सम्हालेंगे तो सब सम्हले हैं। जैसे बहुत सी बुढ़ियाँ इकट्ठी होकर तीर्थघामकी यात्रा बढ़ी ग्रासानीसे करके घर लौट ग्राती है, महीनोंका समय यात्रामें लगा लेती हैं फिर भी उनकी कोई चीज गुमने नहीं पाती, और ये यात्री रईस लोग जब अपनी मित्रमण्डलीके साथ तीर्थं यात्राको निकलते हैं तो कुछ ही दिनोंमें वे सब कुछ न कुछ चीजें गमाकर घर आते हैं, तो इसमें फर्क क्या आया ? वे बुढ़ियां चाहे मोहकी वजहसे सम्हली हैं, हम उसका उदाहरण नहीं कर रहे, हम तो एक अपने आपके सम्हालकी बात कर रहे हैं। उन सब बुढ़ियोंने अपनी-अपनी पोटलीकी सम्हाल की, दूसरेकी सम्हाल ( 739 )

#### (समयसार कलश प्रवचन प्रथमभाग)

नहीं की, और ये रईस लोग ग्रपने ग्रिपने सामानके ग्रदिरिक्त दूसरोंके सामानकी फिकर रखते हैं 1 एक दूसरेसे पूछते फिरते-कहो भाई तुम्हारा सब सामान ग्रा गया कि नहीं ? यों दूसरोंके सामानकी फिकर रख-रखकर अपनी कोई न कोई चीज गुमा देते हैं तो जरा अपने आपपर करुणा करके और सब प्रकारके व्यामोह दूर करके यह जानकर कि मैं लोकमें क्रकेला ही हूं। मेरा सत्त्व किसीसे मिला जुला नहीं है, किसीकी कृपासे नहीं है, मैं हूं, ग्रपने ग्राप हूं, मेरा सत्त्व मुफमें हि, ग्रीर जो पदार्थ है उसमें मेरे स्वभावका विलास हुग्रा करता है। यह स्वरूप है मेरा। मैं चेतन हूं। मेरे चैतन्यस्वरूपका बिलास केवल चित्प्रकाश है ग्रौर यह मोह, राग, द्वेषका बिलास क्या है ? यह है पुद्गल द्रव्यके द्वारा रचा हुग्रा विकार विलास । पुद्गलमें तो उपादानतया पुद्गलका रचा है ग्रौर उसका सन्निधान पाकर यह प्रतिफलित हुग्रा है जैसे दर्पणमें प्रतिविम्ब ग्राया, जिसको जान रहे ज्ञानी, यह प्रतिफलन उसके स्वभावसे उत्पन्न नहीं योग्यतामें तो है, परिणतिमें तो है, मगर साइ सके हिसाबसे देख लो-यह एक नैमित्तिक भाव है। मैं नहीं हूं यह । निमित्त नैमित्तिक योगका परिचय विकारको हटनेके लिए हुय्रा करता है । और, इसे कोई कर्ता कर्म बुद्धिमें ढाल ले तो यह प्रयोजन सिद्ध नहीं हो सकता । यदि उपादानतया यह मान लिया जाय कि कर्मने ही उसके राग विकारको रचा है, तो बस विवश हूं मैं। कर्म रच रहा है, मैं क्या कर सकता हूं , यहाँ तो राग ऐसा लावारिस है कि पुद्गलका निमित्त पाकर हुग्रा, पर पुद्गलकी परिणति नहीं, इसलिए पुद्गल बेचारे भी इसका रक्षण नहीं कर सकते । यहाँ भाव विभाव हुए हैं और यद्यपि जीवके गुणका विकार परिणमन है लेकिन ये पुद्गल द्रव्यका निमित्त सन्निधान पाकर हुए हैं, ये मेरे स्वभावसे नहीं हुए हैं इनका मेरे स्वामित्व नहीं इसलिए मैं इनका कैसे रक्षण कर सकता हूं ? वे तो हटेंगे, ग्रन्वय व्यतिरेक पुद्गलके साथ है, ऐसे लावारिस हैं ये विकारभाव । इनसे तो हटना बहुन सुगम काम है, कोई कठिन बात नहीं । पर ज्ञानमें बात समा जाय ग्रौर यह भी चित्तमें समा जाय कि इस दुनियाँमें जन्म मरण हमको ग्रकेले ही करना पड़ेगा, कोई दूसरा हमारा साथ न निभायगा श्रौर जो कर्मबंघ होता है पुण्य पाप, शुभ ग्रशुभ, उसका प्रतिफलन मुफको ही तो झेलना पड़ेगा, दूसरा कोई झेलने न ग्रायगा । तब फिर क्यों न इन समस्त विभावोंका लगाव तोड़कर ग्रपने ग्रापके पवित्र इस चिद्धनमें प्रवेश करें ?

### २९७-चैतन्यरसनिर्भर ग्रन्तस्तत्त्वका ईक्षण-

यह ज्ञानी सब ग्रोरसे अपने चैतन्यरससे निर्भर ज्ञानघन निज स्वभावका अनुभव करता है। मैं चित्स्वरूपमात्र हूं, स्वयं एक हूं, ग्रकेला केवल जिसका सत्त्व है वही मैं। कितना ही मिला हुग्रा कुछ हो, एक ही जगहमें तो छहों द्रव्य बस रहे हैं। जहाँ ग्राप ग्रंगुली घरते बताग्रो वहाँ पुद्गल है कि नहीं? ग्ररे संसारी जीव है तो वहाँ उसके निवद्ध पुद्गल तो हैं ही ग्रौर ग्रनिवद्ध भी है। धर्म द्रव्य भी तो है, ग्रधर्म द्रव्य भी तो है, ग्राकाश, काल द्रव्य भी तो वहाँ पड़े हैं। लोकका कौनसा प्रदेश है ऐसा, जहाँ छहों प्रकारके द्रव्य न हों? मगर ग्रपने ग्रपने सत्त्वक। ग्रनुभव प्रत्येकका स्वयंभें प्रत्येकमें चल रहा। कहते हैं ना सिद्ध भगवान जिस एक जगह में हैं, जिस जगह एक सिद्ध हैं वहाँ ग्रनन्त सिद्ध हैं। और प्रमूर्त निर्माल लोकालोक के जाननहार सारे लोकका जहाँ जानन है, प्रतिविम्ब है, सभी के ऐसा है मगर स्वरूप देखो–सबका जानन ग्रपने ग्रपने में है, सबका ग्रनुभव ग्रपने ग्रपने में है, एकका दूसरेमें नहीं। एक माँहि एक राजे-एक सिद्ध में एक ही रह रहा रहा दूसरा नहीं, स्वरूप की ख्रोर से देख रहे ना-जरा थोड़े से ग्रौर ग्रगल बगल देखो स्वरूप कि एक माहि ग्रनेक तो। यहाँ तो जहाँ एक सिद्ध है बहाँ ग्रनेक ( कलका ३० )

हैं। क्या है ? तो जब एक मात्र स्वरूप देखा जाय ग्रौर सिद्ध प्रभुके व्यक्तिको भी न देखा जाय, तो मात्र स्वरूपमें एक ग्रनेकन की नहीं संख्या, वहाँ न एक है, न ग्रनेक है, ग्रनेकमें एक नहीं, एकमें ग्रनेक नहीं। यह किसके ग्रनुभवकी बात चल रही है ? जो एक विशुद्ध चैतन्य स्वरूपकी उपासनामें है उसके लिए एक ग्रनेकन की नहीं संख्या। ग्रोहो–जिसके बारेमें ये भिन्न भिन्न परिचय चल रहे हैं ग्रौर इन भिन्न–भिन्न परिचयोंसे जिस एक तत्त्वको निरखा जा रहा, ग्रहा, नमों सिद्ध निरञ्जनो। २९८ द्युद्ध**चिद्धन महोनिधि की भावना**---

यह ज्ञानी जिसका ऐसा दृढ़तम अभ्यास हुआ कि समस्त परभावोंसे विभक्त, अपने आपके स्वरूपके एकत्वमें गत याने मैं हूँ, तो जो मैं हूँ अपने आप, बस उस ही में अपने आपका अनुभव करने वाले ज्ञानी पुरुषका क्या संचेतन है यह बात इस कलशमें कहो जा रही है । नास्ति नास्ति, नहीं है, नहीं है, क्या ? यह मोह विकार मेरा नहीं है, मेरा स्वरूप नहीं है मैं तो एक चित्प्रकाश मात्र हूँ । नहीं है, नहीं है, यह बात निश्चय करनेके लिए यहाँ निमित्तनैमित्तिक योगकी दृष्टिसे जरा कर्मकी परख करें । उदय आया, फलक गया, सन्निधान हुआ, यह बाहर ही बाहर लोट रहा है । मेरे मात्र स्वरूपसे उद्धत नहीं है, जैसे दर्पणके सामने आयी हुई चीजका प्रतिविम्ब हुआ, यह बाहर ही बाहर लोट ता है, यह दर्पणके निजी स्वभावकी रचना नहीं है । यह तो एक तिरस्कार है । यह मोह मेरा कुछ नहीं है मैं तो एक ज्ञानघन रूप हूँ, एक महान तेजकी निधि हूँ, ज्ञान सरोवर हूँ, जिसको अवगाह कर नहायें तो सारे संताप दूर होते हैं) इसके लिए बात रखें, और दूसरा कोई आग्रह न रखें, पर और परभावोंसे विविक्त एक इस निज चैतन्यरसमें अपनेको उपयुक्त करना है । मेरे ज्ञानमें यह ही बात रहे कि मैं यह कूँ, अन्य कुछ नहीं हूँ, बस यह प्रतीति बने । यह ही बात रखें चित्तमें । अद्धामें ज्ञान स्वभावातिरिक्त अन्य बात मत लावें

२९९ ज्ञानको भावक भाव्य भावातीतता---

यब यहाँ देखो भावक भाव्य भाव । भावक है पुद्गल कर्म, भाव्य है यह विक्रत जीव । पुद्गल द्रव्यका निमित्त पाकर जो विकार जगा यह विकार है भाव्य ग्रौर वह है भावक सो भावक ग्रौर भाव्यका जब तथ्य समभ लिया गया तब ग्रव्यक्त रूपसे वह विभाव भाव रहा, पर यह जीव भाव्य नहीं बन सकता, क्योंकि उसको यह निर्णय है कि मैं टंकोर्त्तीर्णवत् निश्चल ज्ञान स्वरूप हूँ, मैं परभाव रूपसे हुवाया ही नहीं जा सकता । जब तक इस मूडमें उन विभावोंमें एकत्व बुद्धि थी जिसका परिचय किया, बाहर विभावोंके विषय भूतमें एकता थी तब तक यह भाव्य बन रहा था । ग्रब यह समभ गए कि बस छाया है, पौद्गलिक हैं, विभाव हैं, ये मेरी चीज नहीं । इनसे मैं निराला ज्ञानमात्र ग्रंतस्तत्त्व हूँ । यह ग्रंतस्तत्त्व, पुद्गल द्रव्यके कितने ही उदय थ्रायें उनका प्रतिफलन हो, यह तो एक ही है ऐसी इसकी वान है, सारा विभाव भी प्रतिबिम्बित हो गया, पर जानो कि यह मेरे स्वभावसे उठा हुग्रा विलास नहीं मेरे स्वरूपमें नहीं है, यह तो औषाधिक है, ऐसा समभने वाला भाव्य नहीं बन सकता, ग्रौर जो केवल निरपेक्ष रूपसे यह माने कि राग तो उसकी योग्यतासे ग्रायाहैतो उसके भाव्य भार बनगए, उसकी योग्यता बन गई, वह तो भाव्य रहेगा । भाव करना ग्रौर बात है और ग्रजुद्धसे उतर कर जुद्धमें ग्रवगाह करना ग्रौर बात है, किसो चीजका प्रस्ताव करना सरल है, पर उसका ग्रमल करनेमें बड़ी– बड़ी कठिनाइयाँ ग्राती हैं । तब यह ठीक निर्णय कीजिये कि यह कार्यकैसे किया जाता है । वे विभाव, वे विकार उसके परिणमन हैं दर्तमान हैं ग्रौर उस समय उसकी योग्यता हैक जो उस रूप परिणम सकता

( 535 )

1 260 )

(समयसार कलका प्रवचन प्रथम भाग)

है परिणम रहा है, इतने पर भी केवल अन्तस्तत्त्वसे आया हुआ नहीं, मगर बाहरी यह किसी निमित्त का सन्निधान पाकर होनेसे उठा हुया है यत एव परभाव है, यह मेरी चीज नहीं । २०० शुद्धचिद्घनरूपता का विश्लेषण-

श्रब जरा ग्रौर भीतर प्रवेश करें, ये विभाव बाहर लोट रहे हैं, क्योंकि ये नैमित्तिक हैं, ये मेरे स्वरूपमें तहीं हैं, उनसे विविक्त मैं ग्रपने ग्रापमें शुद्ध चैतन्यघन हूँ, तेज पुञ्ज हूँ । देखो कुछ लोग ऐसी शंका रख सकते हैं कि मैं हूँ इस समय अशुद्ध और अनुभवके लिए यह कह रहे कि अपनेको शुद्ध चैतन्य धन अनुभव करें । शुद्ध तो मैं हूँ ही नहीं, तो कैसे अनुभव करूँ तो उनको ऐसी शंका करना ठीक नहीं भ है, क्योंकि अपनी तरफ आकर देखें, अनुभव करें। जैसे एक मकानकी एक फोटो है उसके पूरबकी ग्रोरसे खींची हुई, एक है पश्चिमकी ग्रोर से, एक उत्तरकी ग्रोरसे ग्रौर एक दक्षिणकी ग्रोरसे खींची हुई अब इनमें से कोई एक फोटो सामने रखकर कहे कि यह नहीं है तो समझो कि वह मकानकी दूसरी दिशासे कह रहा है । यह व्यावहारिक संयोग है । वह संयोगकी तरफसे कह रहा है कि यह अशुद्ध है । बात उसकी गलत नहीं । वह ठीक कह रहा है, क्योंकि वह संयोगकी तरफसे निरखकर कह रहा है । और, हम यहां कह रहे हैं एक उस चित्स्वभावकी स्रोरसे याने जब सत्त्व है, अपने स्रापमें क्या है स्वरूप, उस ग्रोर से कहा जा रहा कि जो वह है सो एक है । यहाँ पर्यायकी बात नहीं कही जा रही कि निर्मल पर्याय की बात कह रहे या मलिन पर्यायकी बात कह रहे । शुद्ध प्रशुद्धका प्रयोग वहां भी होता है। निर्मल पर्यायको कहते हैं गुढ़ और मलिन पर्यायको कहते प्रशुढ़, मगर पर्यायकी बात नहीं कही जा रही वस्तुत्वकी बात कही जा रही है । जैसे जिस दूधमें पानी न मिला हो, जिस दूधका कीम न निकाला गया हो उसदूघको शुद्ध कहा जाता है, चाहे वह किसीने भी निकाला हो, कैसे ही बर्तनमें निकाला हो, दुग्धत्व की दृष्टिसे वह शुद्ध है । ग्रब कोई ब्रती सज्जन ऐसा दूध लेता कि किसी त्यागी व्रतीके हाथका लेता हो, उस दूधको वह शुद्ध समकता हो तो उसकी बात नहीं कह रहे, वहाँ शुद्धताकी दूसरी दृष्टि है, यहां दुग्धत्व की दृष्टिसे शुद्धता की बात कह रहे हैं । तो ऐसे ही पर्यायदृष्टिसे शुद्ध, ग्रशुद्ध निरखना ग्रन्य बात है प्रौर वस्तुत्वकी दृष्टिसे शृद्ध प्रशुद्ध निरखना अन्य बात है । जहाँ केवल एक सत्को देखा जा रहा है, परसे भिन्न और अपने अपने से कुछ निकाला नहीं, अपनेमें पूरा, पानीसे रहित और दूधकी शक्तिमें पूरा, जैसे वह दुग्धत्वसे शुद्ध है ऐसे ही यह मैं समस्त परसे निराला ग्रौर ग्रपने ही स्वरूपमें परिपूर्ण इतना ही मात्र निरखना, इसे कहते हैं शुद्ध ग्रात्मत्वको देखना । मैं उसका संचेतन करता हूँ, उसका प्रसाद ऐसा है कि निर्मल पर्यायोंका प्रवाह चल उठेगा। वहाँ चिन्ता मत करें, अपनी जो एक विशुद्ध वस्तु है उसको ग्रपने ग्रापमें देखें ।

इति सति सह सर्वेरन्यभावैविवेके स्वयमययुपयोगो विभ्रदात्मानमेकम् ।

प्रकटिक्षपर माथँर्दर्शनज्ञानवृत्तैः कृतपरिणतिरात्साराम एव प्रवृत्तः ॥३१ ॥ ३००-- उपयोगस्वरूप श्रात्माकी श्रन्य सर्व भावोंसे विविक्तता---

एकेन्द्रियसे लेकर असंज्ञी पञ्चेन्द्रिय तक तो यह जीव अत्यन्त विवश है । कुछ विवेक ही नहीं पञ्चेन्द्रियोंमें भी इस मनुष्यका मन सबसे उत्तम कहा गया है ऐसा मनुष्यभव पाकर हमको करना क्या है, इस बातको ग्राज बड़े ध्यानसे सुनो । पहले तो यह समभें कि मैं जीव हूं । क्या हूं ? चेतन हूं,

( कलका ३१ )

ग्रर्थात् जिसका स्वरूप एक **म**ात्र चेतना है, प्रकाश है, प्रतिभास है, जिसका कि ग्रपने ग्राप यह कार्य है कि जो है सो ज्ञानमें फलके । ऐसा मै एक चैतन्य पदार्थ हूं, ग्रब उसका स्वरूप हो गया ना यह चैतन्य, जिसमें प्रतिभास फलक होती हो उसे कहते हैं सर्वविविक्त चैतन्य पदार्थ । लो इसका काम तो इतना ही है मा--प्रतिभास होना, झलक होना ोजैसे एक स्वच्छ दर्पण है तो उसका कार्य क्या ? प्रतिविम्ब होना, भलक होना, ऐसे ही यह निर्धू मशिखावत् विशुद्ध प्रकाशमय, भानुवत् स्वपरप्रकाशक यह ग्रद्भुत तेज इस मुभका काम क्या है ? चेतना, जानना, समभना, प्रतिभासमय । तो देखो दर्पणमें जो प्रतिभास हुग्रा, प्रतिविम्ब हुग्रा, जो भलक हुई उसे देखकर हम आप भट समभ लेते हैं कि जिसकी भलक है वह चीज तो बड़ी दूर पड़ो है, उसका तो द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव कुछ भी इस दर्पणमें नहीं है, यह बात बहुत जल्दी समभमें ग्राती है। जरा ग्रपने आपमें भी समभो कि जिसकी फलक हुग्रा करती है वहाँ ग्रन्य सब चीजें हमसे ग्रत्यन्त निराली हैं, उनका द्रव्य, क्षेत्र, काल भाव कुछ भी मेरेमें प्रवेश नहीं करता, बात कुछ कठिन नहीं कही जा रही, सब सुगम है, उपयोग पलटे तो सब दुर्गम है, उपयोग लगाये तो सब सीघी बात है। मैं चेतन हूं, इसका उत्पाद, इसकी परिणति एक प्रतिमासनकी है, यह नहीं छूटता । जिसका जो स्वभाव है वह नहीं छूटता उससे । मेरा स्वभाव प्रतिभासनेका है सो वह काम कभी नहीं छूटता और उसी वजहसे जो सामने आया, जो दिखा वह सब यहाँ भलक उठे, सबका प्रतिभास हो रहा सबकी फलक हो रही । उस फलकको पाकर हमको कुछ विवेक करना चाहिए, कि जिसकी यह फलक है वह चीज हमसे अत्यन्त जुदा है। जो जो भी ज्ञानमें आये भोंट, कुर्सी, तखत, घर, लोग, बच्चे, मित्रलोग, कुटुम्व ग्रादि वे सब मेरे स्वरूपसे ग्रत्यन्त निराले हैं।

## ३०२--संसारियोंकी कर्मानुसरणता---

कौन जीव किस भवमें मेरा पुत्र पिता यों न जाने क्या क्या न हुग्रा होगा। ग्राज इस भवमें जो कोई हुए यह उसमें मोह करता है ग्रौर जगतके ये सब जीव जो बिल्कुल इसीके समान है, कोई ग्रन्तर नहीं, स्वरूपमें अन्तर नहीं ग्रौर मोटे रूपसे देखो रिस्तेदार तो कोई ग्राज रिस्तेदार है तो कोई पूर्वभवमें था कोई ग्रौर था, सब दृष्टि पसारकर निरखो ये सब मुफसे ग्रत्यन्त निराले हैं, इनकी भलक यह बताती कि ये जुदे हम जुदे । यह तो बात हुई इस ज्ञेय पदार्थकी जो कुछ हमारे जानमें ग्राती । ग्रब कर्मकी बात देखो, जो कर्म बाँधे सो केवल यह गप्प गप्पकी बात नहीं है कि जैसे भाग्यकी, तकदीरकी सारी दुनिया बात करती है, इसका भाग्य ऐसा है, इसकी तकदीर ऐसी है, इसकी रेखा ऐसी है । भाग्य ग्रथवा कहिये कर्म सो वह इतनी मात्र गप्पकी चीज नहीं है । कर्म एक पुद्गत द्रव्य है, वह सूक्ष्म है, जब कषाय की तो वे कार्माण वर्गणायें कर्मरूप बन गई । कुछ युक्तिसे विचारो कि किसी पदार्थका ग्रगर विकार परिणमन होता, विरुद्ध परिणमन होता, स्वभावसे कुछ विपरीत परिणमता है तो वहाँ किसी दूसरो चीजका सम्बंध ग्रवश्य है, ग्रन्थया याने दूसरे पदार्थके सम्पर्क बिना कोई भी पदाथ ग्रकेला निरपेक्ष रहकर विकाररूप परिणम ही नहीं सकता । इसमें तो सबको मान्यता है ही । यह चीज खण्डित हो ही नहीं सक्ती । तो अब बह उपाधि जो दूसरी चीज उसके साथ लगी है वह उपघि उसके स्वभाव के ग्रनुरूप नहीं होती, विपरोत होगी । मैं चेतन वे जड़ । अब वे कर्म सब यहां बँघे हैं ना ।

### 

देखो पर द्रव्य ये कर्म हैं, पर द्रव्य ये पदार्थ हैं, परास्तित्वमय इन पदार्थों का म्रात्मापर जो फलक

( 282 )

#### ( १८६ )

#### (समयसार कलश प्रवचन प्रथमभाग)

होती, इसका ग्राप एक थोड़ी सी बुद्धि लगाकर विवेक कर लेंगे, जिसकी फलक है वह मेरी चीज नहीं । वे ग्रत्यन्त पर पदार्थ हैं, ग्रौर जो इस आत्माकी ही जगह उन ही सर्व प्रदेशोंमें व्याप कर फैली हुई हैं, कार्माणावर्गणायें वे ग्रन्य पर द्रव्य है, श्रौर उन पर द्रव्योंकी प्रकृति, स्थिति, प्रदेश अनुभाग वाली हैं उदय क्या, उसीमें गड़बड़ी है उसकी छाया, उसका प्रतिफजन है,] उसे कुछ विलझण तरहसे जाना जो कुछ होना था हुग्रा, मगर एकेन्द्रियसे लेकर ग्रसंज्ञी पञ्चेन्द्रिय तकके जीव उसमें एकत्व बुद्धि करते है, ग्रौर जब ग्रपनी समक न रही कि मैं वास्तवमें क्या हूं, चेतन हूं, स्वच्छता मात्र हूं, जब इस बातकी खबर न रही ग्रौर यही एक माना कि मैं जो भी बर्त रहा (कर्मकी दशा) उन रूप हूं। बस यह ग्रंघकार है, ग्रौर इसने मैं को जब पहिचाना नहीं, जाना नहीं ग्रौर जो इस कर्मदशाका ग्रंधेरा है, संकट छाया है, प्रतिफलन है, जीवमें यह जीव उसमें एकत्व किए है उसकी यह समफ नहीं करता । कभी धर्मकी चर्चा करते करते दूसरा जब अपने अनुकूल नहीं मानता तो उसपर गुस्सा क्यों ग्राती ? क्यों तमतमा जाता, क्यों उसका ग्रौर उपाय बनाता । उसे ग्रपने इस विचारपर एकताकी बुद्धि लगी है कि मैं तो यह हूं । इस समस्त मैलसे ग्राच्छन्न होनेपर भी ग्रन्तः प्रकाशमान जो एक चैतन्यस्वरूप है, जब तक उसका बोघ नहीं होता तब तक सही मायनेमें यह भी नहीं जान पाता कि ग्रन्य चीज क्या कहलाती ? भेदविज्ञानमें दोनोंका स्वरूप सही आना है । जब चावल शोधते है तो शोधनेवालों को यह ज्ञान बराबर बना है कि यह तो चावल है ग्रौर यह सब चावल नहीं, कड़ा करकट है तब वह चावलको ग्रहण करता ग्रौर ग्रचावलको फेकता । तो आत्माका भी शोधना इसी तरह होगा । ३०४ — ज्ञानीको ज्ञानवृति —

ज्ञानीने जाना कि मैं म्रात्मा क्या हूं, जो निरपेक्ष अन्तः प्रकाशमान चित्स्वरूप है बही मैं हूँ ग्रन्य नहीं, ऐसा जिसका ज्ञान हो गया, विवेक हो गया, वह किसी दूसरेके परिणमनको देखकर ग्रन्तः विकल नहीं होता, ग्रौर कदाचित जिससे राग हो, स्नेह हो ऐसे कोई लोग धर्म प्रसंगोंमें कदाचित कुछ विपरित चले तो थोड़ा सा क्षोभ तो होता है मगर ज्ञानी उस क्षोभको भी समझता कि यह भी कर्मरस है, यह मेरा स्वरूप नहीं, चित्स्वभावकी प्रीतिवश ही कुछ रागका एक मेल खाने**से** इस तरहकी बुद्धि बन तो जाती है, मगर ज्ञानी जानता है कि मैं सबसे निराला ग्रखण्ड चैतन्यस्वरूप मात्र हूं । चारों श्रोरके संग परिग्रह समागम, कोई उल्टे चलता, कोई सीघे चलता, इनके प्रति विषाद शोक, घ्यान क्यों रखते ? तुम तो ग्रमने ग्रापमें हो । ज्ञानीको यह बुद्धि है ग्रौर वह यह समझता है कि लोक इतना ३४३ घनराजू प्रमाण है, उसके ग्रागे यह परिचित क्षेत्र कितना सा है जिसमें भारी चित्त उल्भाते रहते है । ये मनुष्य कितने हैं जिनमें हम अपना चित्त उल्भाते रहते हैं ग्रौर काल कितना है जितने समयके लिए उल्झाते हैं। सब बेकार है। परिस्थिति है, करना पड़ता है, पर मेरे करनेका काम तो है चेतना, प्रतिभासना जानना । तो जैसे ये बाह्य पदार्थ मेरी भलकमें ग्राते । यह भलक ही यह साबित कर देती कि ये बाह्य पदार्थ हैं ? वे तेरे कुछ नहीं हैं, तुझसे ग्रत्यन्त जुदे हैं, ऐसे इस क्षेत्रावगाहमें जो कर्मबन्ध पड़ा है उसका जब उदय होता है तो हलचल तो कर्मोंकी हुई मगर जो हलचल छाया है सो जैसे संमुखस्थ ग्रर्थको जैसी हलचल है घही दर्पणमें दिखती है, ऐसे ही जो हलचल कर्ममें चल रही है भ्राखिर प्रदेश, स्थिति, बंध, अनुभागसे सज्जित हैं वे कर्म, सी जो उदयमें यहाँ म्राते हैं, वे भी एक प्रतिभासमें ग्राते हैं मगर ग्रज्ञानी उस प्रतिभासमें एकता कर लेता है, ज्ञानी उस प्रतिभाससे निराला <del>प्र</del>पने ज्ञानस्वरूपको समकता है । मैं यह हूं जब तक विधिविधानको न समके तब तक कर्म भावक थे

≽

ग्रौर यह जीव भाव्य होता रहा, विकारमें चलता रहा । जब समझ ग्रायी तब जाना कि मैं तो यह मात्र चैतन्य स्वरूप हूं । भलक ग्राती है, पर यह निराला, झलकका स्रोत हूं । मैं सबसे निराला ऐसा ही न्यारा ऐसे निज एकत्वकी जो प्रतिभासना करता रहेगा उसको कैवल्य प्राप्त होगा ।

## ३०४—संकटोंसे मुक्त होनेके ग्रर्थमें बाह्य तत्त्वसे दृढ़ उपेक्षा होनेकी ग्रावश्यकता—

संसारके संकटोंसे मुक्त होनेकी बात चित्तमें श्रवश्य होनी चाहिए । ग्रपनेसे पूछो—क्या तुमको जन्म मरण करना, सुख दुःख रागद्वेष विकल्प विचार करना, क्या ऐसा ही जीवन हमेशा बिताना चाहते? अपनेसे पूछो, अथवा जन्म मरण कुछ न हो, कोई विकल्प न हो । मैं केवल अपने स्राप स्रकेला रह जाऊँ थ्रौर जैसे कोई ग्रपने खुदके बगीचेमें निर्विघ्न टहलकर मस्त रहता है ऐसे ही मैं ग्रपने इसग्रात्म उपवनमें बड़ी मस्तीसे यहाँ ही बिहार करता रहूँ, यहाँ ही रमता रहूँ, ऐसे क्षण गुजारना पसंद है ? दोनोंमें एक छाँट बनाग्रो ना । ग्रगर यह पसंद है कि मैं ग्रपने ग्रात्माराममें ही बिहार करता रहूँ ग्रौर कभी जीवन-मरण संकट ये न पाऊँ, तो जन्म मरण जीवन इन सबसे सम्बंधित शरीरके एक नाते रिस्तेसे सम्बंधित कल्पित कुटुम्ब मित्रजन सबसे मोह छोड़ना होगा । दो बातें एक साथ नहीं हो सकती—विषय भोग ग्रौर मोक्षमें जाना, विषय केवल स्पर्शनका ही नहीं है-५ इन्द्रिय ग्रौर मनका विषय है। इनका भोगोपभोग भी चलता रहे ग्रौर मोक्ष मार्ग भी चलता रहे, मोक्ष भी मिल जाये, ये दोनों बातें एक साथ न होंगी। तो हम बड़े ग्रारामसे जैसे फर्स्ट क्लासकी सीट रिजर्व कराकर जाते ऐसे ही मोक्षमें पहुंचना न होगा । ग्राप को इन सब लगावोंसे कटाब करना होगा । ग्रकेली दुनियाँमें बिहार करना होगा । मैं ग्रात्मा क्या हूँ । एक चैतन्य, जिसका काम प्रतिभास होनेका है ग्रौर प्रतिभास होनेके कामके ही कारण ये पदार्थ ज्ञानमें भलक रहे हैं । भलक रहे इसका विकल्प नहीं, भलको मगर कर्मानुभाग भी झलक रहा ग्रौर उसमें एकता कर रहा यह सब बिगाड़ है, ग्रौर इस बड़े बिगाड़के कारण ही इन परपदार्थोका ध्यान करनेका निषेघ है । जैसे कोई नई बहू है तो उसपर बड़ा नियंत्रण रहता है । देखो बिना पूछे दूसरेके घर न जाना, यहीं बनी रहो, इस ढंगसे रहो, मुख ढाक कर रहो, यों ठीक चल रही है ग्रौर वही नई बहू जब बुढ़िया बन जाती है तो कहां उसपर इस तरहका नियंत्रण रखा जाता ? तो इसी तरह जब इन कर्मोंकी छायासे हम 'रिस्ता रख रहे जितना भी. तबकी बात है यह नियंत्रण है कि तू पर पदार्थ को छोढ़, तू किसीका उप-योग मत कर । तू सबका ख्याल छोड़ दे । कोई पदार्थ तेरी झलकमें न ग्राये । तू तो एक ग्रात्मस्वरूपकी ही दृष्टि रख । क्यों नियंत्रण है ? इनसे प्रीति मत कर । कर्मकी भजकसे प्रीति है, यह बड़ी विपत्ति जब साथ है तो तू पर पदार्थको भलक यहाँ न ला । अगर लायगा तो निश्चित है कि इसमें तू मानेगा कि यह इष्ट है यह अनिष्ट है, क्योंकि कर्मरसकी झलकमें एकता लाये ना । उस विषपानमें रहे ना, तो नियंत्रण है कि पर पदार्थका ख्याल न करें ग्रौर जब यह रस सूख जायगा, वीतराग हो गया तब फिर नियंत्रणकी बात क्या ? दुनियाके सारे पदार्थं एक साथ मानो ग्राक्रमण कर देते हैं तो हम सब राग <u>द्वे</u>ष विषय कषाय इनको भी इस तरहसे जाने कि जैसे ये बाह्य पदार्थ भलक रहे हैं, तो झलके तो हैं मगर ये बाह्य भ्रत्यन्त जुदे हैं, उनकी यह भलक है, उनका जो स्वरूप है उस रूप यह भलक है, जानन है, पर वे अत्यन्त भिन्न हैं, उनका यहाँ कुछ नहीं । ऐसे ही रागरस, कर्मरस, कर्मानुभाग यह भो छाया है तो ज्ञान बल बढ़ायें, यहाँ झलक थ्राये, जान रहा हूं कि वे सब मुफसे थ्रत्यन्त निराले हैं, मैं तो एक विशुद्ध चैतन्यमात्र हूं ।

( 289 )

( 225 )

३०६—विवेचकका भलक द्वारा बाह्य ग्रर्थकी विविक्तताका निर्णय—

जब समस्त ग्रन्य भावोंसे विवेक हो जाता है इस जीवको तब जैसे यह प्रगट समागम बाहरका झलका वैसे ही ये रागद्वेय कषाय फलके, ये सब कर्मकी परिणति है, उसकी जो यहाँ भलक है वह तो है इस जाननहारकी परिणति, मगर यह परिणति उस कर्म रागरसकी झलक रूप है, इस कारण यह परभाव है । मेरे चैतन्यमें यह गंदगी नहीं है । मेरे चैतन्यस्वरूपमें यहाँसे यह फलका, यह स्वच्छताविकार है । यहाँ तो चित् ज्ञानदर्शनसामान्यात्मक प्रकाश हो यह इसकी ईमानदारीकी झलक है । विकार तो ग्रौपाधिक है, इनसे मैं निराला हूं । जिसने ऐसा विवेक किया बह ग्रात्माके स्वरूपको ही ग्रपने ज्ञानमें ग्रपने उपयोग में घारण कर रहा । ग्रात्मस्वरूपकी समफ बना रहा वह जीव, जहाँ दृष्टि करनेसे परका ग्रसहयोग, ग्रपने ग्रापमें मिलन व ग्रपने ग्रापका एक साक्षात्कार होता, यों ज्ञानस्वरूपकी यह दॄष्टि जब दृढ़ हुई है तो वही हुग्रा यह कि परमार्थ दर्शन, ज्ञान, चारित्र वहाँ परिणत हो गये । देखो ये सारे उपदेश मुख्यतया मुनिजनोंके लिए बने हैं, पर जो मुनिजनोंके लिए उपदेश है वह हमको भी तो हो सकता है। हम भी तो उससे ग्रपना काम निकालें । तब ही तो कहीं कहीं जब डाट करके कहा गया है कि तू बत तप वगैरह करता है ग्रौर तूने यह ज्ञानघन नहीं पाया तो तेरे ये ब्रत तप सब कष्टकी चोज है । तो जोवत तप संयम में लगे हैं उनको ही तो डाट बनती है कि जो उससे बिल्कुल ग्रलग है ग्रौर मनमें भाव भी नहीं लाते कि मुझे ग्रागे बढ़ना चाहिए, ये ब्रत, तप, संयम प्रयोजनवान हैं, जिनके चित्तमें यह बात ही नहीं आती क्या उनके लिए यह डाट है ? यह डाट तो शुभोपयोगमें चल रहे हुए जो छठे गुणस्थानमें हुए हैं उनको दी गई है। तो जो उनको उपदेश किया गया है सो ग्राखिर वस्तु तो मैं भी हूं, चेतन तो मैं भी हूं, केवल एक थोड़ा बड़ेका फर्क है, वह क्या मेरे लिए उपदेश नहीं है ? उससे लाभ उठावें । ग्रौर देखिये-इसमें जो ग्रपने कर्मरसकी भलक है, बाह्य पदार्थोंकी झलक है इन सबसे जुदा यह मैं चैतन्यमात्र हूं । ऐसा जिनकी दृष्टिमें है उनके प्रकट हो गया है वास्तविक दर्शन ज्ञान चरित्र जहां जितनी योग्यता है । तब ऐसी परि-णति, ऐसा ध्यान, ऐसा ज्ञान जब बन गया तो यह ग्रात्मा इस ग्रात्मोपवनमें बिहार करता है । इस ग्रात्मोपवानमें मेरेको रमना चाहिए ।

३०७--कल्याणपात्रता पाकर भी हितपौरुषका विचार न करनेमें महामूढ़ताकी सिद्धि--

देखिये--जिसको ग्रात्मकल्याणकी घुन नहीं, दिल तो ग्राखिर, उसको भी रमाना पड़ता है तो वे ढूढ़ते हैं थियेटर, सनीमा आदिके खेल । पर उन्हें वहाँ भी शान्ति नहीं मिलती । धन भी खर्च होता, लाइनमें खड़ा होकर टिकट लेना होता, बड़े बड़े झगड़े करने पड़ते, धक्का मुक्की करनी पड़ती । बीच-वीचमें बड़े बड़े कष्ट उठाने पड़ते । ऐसी ऐसी घटनाग्रोंमें भी दिलको रमाना यह तो पसंद होता है ग्रज्ञानीजनोंको मगर ज्ञानीजन तो ग्रात्मतत्त्वकी चर्चाका काम पसंद करते है । इसमें कोई उनको खर्च भी नहीं करना पड़ता । अगर कोई समझे कि यह तो बड़ा ग्रच्छा काम है, इसमें पैसा नहीं खर्च करना पड़ता ग्रीर ग्रपनी घुन घनार्जनकी रखे, धर्मायतनोंमें खर्च करनेमें छुपणता बर्ते तो उसको तो इसमें लाभ नहीं मितता, उसके तो घनार्जनकी घुन है मगर यह एक ऊपरकी बात कह रहे कि देखो इसमें कोई खर्च नहीं किसीकी पराधीनता नहीं, लड़ाईका इसमें कोई प्रसंग नहीं, बड़ी ज्ञान्तिसे बैठे है, ग्रौर वास्तबिक संतोष होता है । जब परसे उपयोग हटा ग्रौर निज ग्रंतस्तत्त्वमें उपयोग रमा उस समय जो संतोष है, तृष्ति है वह ही एक ग्रजौकिक है, ग्रौर ऐसी योग्यता हम ग्रापने पायी । समझ सकते है, थोड़ा उपयोग लगाना है ग्रौर भी न करें पौरुष,प्रमादी रहें तो नीतिशास्त्रमें लिखा है कि जाड्य पाटवेध्यनम्यासः-योग्यता,

### ( कलका ३१ )

चतुराई, कुशलता, होनेपर भी उस तत्त्वका, उस ज्ञानका अभ्यास न करना यह तो महा मूर्खता है, ऐसा नीतिकारोंने कहा है जहाँ इतनी योग्यता है कि बड़े बड़े हिसाब किताब रखते, रोजिगार, व्यापार, मिल फैक्टरी, उद्योग धंधे वगैरह चल रहे, पर सबकी सही व्यवस्था बनी है, सो जो बड़ी उल्झन वाली बातें हैं उन सबके सुलभानेमें भी बड़ी चतुराई दिखा रहे है, फिर जो इतना सुगम काम है कि जाननहार खुद ज्ञानस्वरूप, जो जान रहा है वह खुद ज्ञानमय है श्रीर फिर भी यह ज्ञान उस ज्ञानको न समभे तो यह तो इतना बड़ा ग्रंधेर हुया जैसे कोई स्त्री अपनी ही गोदमें एक तरफ ग्रपने बालकको लिए हो श्रीर वह चारों तरफ पता लगाती फिरे कि मेरा बेटा कहाँ गुम गया, तो यह तो उसकी मूर्खता भरी बात है।

( 338

(

३०८-- आत्म परिचय विना ग्रात्साकी ग्रोकलता---

कोई एक बाबूजी अपने कमरेमें सामानकी व्यवस्था कर रहे थे। रात्रिके ५-९ बजेका समय था, सब चीजें जहाँकी तहाँ कमसे रखते जा रहे थे, छाताकी जगह छाता, जूताकी जगह जूता, घड़ीकी जगह घड़ी, कोटकी जगह कोट । और, साथ ही उस जगह उस चीजका नाम भी लिखते जा रहे थे। जव सब व्यवस्था कर चुके तो नींद भी ग्रा गई ग्रीर खुद पलंगमें लेट गए। उस पलंगकी पाटी पर लिख दिया 'मैं' याने इस पलंगपर मैं पड़ा हूं । बस बाबूजी सो गए । जब प्रातःकाल सोकर उठे तो देखने लगे कि मेरी सारी व्यवस्था ठीक है ना । देखा-छातेकी जगह छाता, घड़ीकी जगह घड़ी, जूतेकी जगह जूते, सब ठीक, ग्रालराइट कहते चले गए। ग्रन्तमें जब पलंगपर नजर पड़ी आर वहाँ "मैं" कहीं न दिखा तो बाबूजी चिल्लाने लगे, ग्रपने नौकरको बुलाया, नौकरसे बोले-ग्ररे मेरा मैं गुम गया । नौकर बड़े ग्राश्चर्यमें पड़ गया । सोचा कि बाबूजी ग्राज ऐसी बेवकूफी भारी बात क्या कह रहे, मामला क्या है, ग्राखिर वह सब समभ गया ग्रौर बोला—बाबूजी ग्राप ेंचिन्ता न करें, ग्राप थके हैं ग्रारामसे लेट जायें । ग्रापको "मैं" ग्रापको मिल जायगा । बाबूजीको अपने पुराने नौकरकी बातपर विश्वास ग्रा गया, सोचा कि देखा होगा इसने कहीं मेरे "मैं" को । जब बाबूजी खाटपर लेटे तो नौकर बोला—देखो बाबूजी ग्रब ग्रापका ''मैं'' ग्रापको मिल गया ना ? तो बाबूजी फट ग्रपने शरीरपर हाथ फेरते हुए उठे और बोले हाँ मेरा मैं तो मिल गया। इस खाटपर मैं पड़ा हूं। तो जिसका मैं गुम गया प्रर्थात् जो सहज शुद्ध निरपेक्ष ग्रपना एक चित्प्रकाश मात्र स्वरूप है उस रूप ग्रपनी दृष्टि नहीं की, ग्रनुभूति नहीं को, माना नहीं कि यह मैं हूं उसका "मैं" गुम गया । भले ही 'मैं' कितना ही रोज रोज कहे, पर उसने ''मैं'' का पता नहीं पाया । ठीक जानो जो कर्मरस फलका वह पर, जो ज्ञेय पदार्थ फलका वह पर । जो ज्ञेयका ज्ञान है वह है इस जीवकी परिणति जो कि बताती यह पर, वह पर, सब पर, उन सबसे निराला जो एक सहज निरपेक्ष ज्ञायक स्वरूप ग्रंतस्तत्त्व है उसे ग्रनुभव करना कि मैं यह हूं, बस यह काम नहीं किया इसलिए सेसारमें जन्म मरण चल रहा । जब यह काम बन जायगा इसमें दृढ़ता हो जायगी तो यह जन्ममरणकी परम्परा छूट जायगी, यों केवलकी उपासना करनेपर कैवल्य प्रकट होगा ।

मज्जतु निर्भरममी सममेव लोका ग्रालोकमुच्छलति शान्तरसे समस्ता : ।

श्राप्लाव्य विभ्रमतिरस्करिणीं भरेण प्रोन्मग्न एष भगबानव बोधसिन्धुः ॥ ३२ ॥ ३९९—ग्रन्तस्तत्त्वके रूचिया ज्ञानी संतके उपयोगमें ग्रनात्मत्वकी श्रप्रतिष्ठा—

अंतस्तत्त्वका रुचिया ज्ञानी संत अपने श्रापके निरुपाधि निरपेक्ष सहज चैतन्यस्बभावकी दृष्टि करता हुग्रा यह सब परख रहा है कि मैं हूं एक चेतना मात्र । प्रत्येक चीज अपनी ही यूनिट (इकाई)

#### (समयसार कलका प्रवचन प्रथमभाग)

में होनी है । कभी भी दो सत्त्व मि ार्थं नहीं हुआ करते । चाहे कितनी ही संकरता आ जाय, एकमें दूसरेका मिलान हो जाय तिसपर भी प्रत्येक सत् शाश्वत अपने ग्रापके स्वरूपमें ही हुग्रा करते हैं । यह मैं अपने ही स्वरूपमें हूं । मेरे प्रदेशमें ग्रन्यका प्रवेश है ग्रौर विकार रागद्वेषकी परिणतियाँ भी बनती हैं, लेकिन स्वरूपमें प्रवेश किसीका नहीं है । जैसे कोई पुरुष दर्पणको देख रहा, सामनेकी चीज प्रतिविम्बित हो रही याने सम्मुख स्थित पदार्थका सन्निधान पाकर दर्पण प्रतिविम्बरूप परिणम गया है फिर भी यह सब देखते हैं म्राप सब लोग कि यह प्रतिविम्ब तो बाहर—बाहर लोट रहा है, दर्पणके स्वरूपमें प्रवेश न करेगा । म्रर्थात् यह प्रतिविम्ब दर्पणके साथ सदा तन्मय रहे, उस दर्पणके साथ सदा काल रहे, उस दर्पणका निजका स्वभाव बन जाय सो यह नहीं है । ऐसा सबको विदित है, यह सब परखना है ग्रौर तब ही तो यदि विकट प्रतिविम्ब न चाहिए, तो उस सन्निधानकी वस्तुसे उपेक्षाभाव द्वारा निमित्तको हटा दें । यहाँ दो द्रव्योंमें बराबर अपनी-अपनी किया चल रही है । सम्मुख रहने वाले लाल, पीले कपड़ेमें उसका ही परिणमन चल रहा । वे दर्पणमें कुछ परिणमन करने नहीं जाते और दर्पणमें दर्पण की योग्यतासे दर्पणमें काम चल रहा, मगर निमित्त सन्निधानको मिथ्या, निमित्त नैमित्तिक योगको मिथ्या बिल्कुल ग्रगर मान लिया जाय कि दर्पणकी ही योग्यता मात्रसे परसन्निधान पाये बिना प्रतिविम्ब हो रहा है तो उसकी कोई व्यवस्था नहीं बन सकतो । जब चाहे हो जाय प्रतिविम्ब । वहाँ जब चाहे परिणम जाय । तो वह जानता है कि दर्पणमें जो प्रतिविम्ब है यह बाहर-बाहर लोटता है । यह स्वरूपमें प्रवेशन करेगा । ऐसे ही कर्मरस जो कुछ भलक रहा है, जो कुछ छा रहा है उसके प्रति ज्ञानीके सम्यक् श्रद्धा है कि यह कर्मरस छा रहा है । मैं तो इसके ग्रंतः एक चैतन्यमात्र हूँ । मोही जीवोंने ग्रब तक इस ज्ञानसुधा का पान नहीं किया, आपने आपके ज्ञानस्वरूपके ज्ञानका अमृतपान नहीं किया। अपने आपके ज्ञानस्वरूप के ज्ञानका श्रमृतपान नहीं किया इसी कारण निरन्तर ऐसा ग्रनुभव रहता ग्रनात्मतत्त्वमें कि मैं यह हूँ। मैं मैं कहनेसे निर्णय थोड़े ही बनता । मैं सहज निरपेक्ष चैतन्यमात्र हूँ, ऐसी भीतर दृष्टि जगे तो उसके निर्णय बने । जब यह निर्णय बन जाता है तो बाहरी बातें, बाहरी घटना उसके लिए कुछ महत्त्व नहीं रखती । जैसा होता है होग्रो, जैसे कोई ज्ञानी सेठ जिसने कि ग्रंतस्तत्त्वका ग्रनुभव किया है उसके लिए मुनीम खबर दे कि म्राज तो बड़ा दुःखद समाचार है, म्रापके उस शहरके मित्रमें १० लाखका नुकसान हो गया है तो वह सेठ सुन तो लेगा क्योंकि उसके कान हैं, ग्रावाज है, घर में है, पर हाँ होने दो, ठोक है, जान लिया, यह ग्रान्तरिक उत्तर होता। कदाचित् यह समाचार दे कि ग्राज तो बड़ा सुखद समाचार है कि अमुक शहरमें इस माहमें १४ लाखका फायदा हुया, हाँ हुया ठीक है, यह उपेक्षाका उत्तर मिलेगा । जिसने ग्रपने ज्ञानस्वरूपको ज्ञानमें लिया उसके लिए ये बाहरके ढेला पत्थर सोना, चाँदी कोई चीज ये उसके लिए कुछ महत्त्व रखते हैं क्या? उसकी दुनिया ग्रलौकिक है । उसकी दुनिया उसकी सर्वस्वनिधि अपने ग्रापमें है ।

# ३१०—ज्ञानी संतका पूज्य एवं ग्रादर्श फकीराना—

लोग कहते हैं कि मुनि महाराजको सर्म नहीं याती, नंगे फिरते हैं, ... हाँ ठोक है, उनके ग्रब किसी प्रकारका सर्म संकीच नहीं है, जिसने चिदेकज्ञायक नीरंग, निस्तरंग, निष्क्रिय, इस स्वरूपको पहिचाना है, यहाँ ही यह मैं हूँ ऐसा दृढ़तम ग्रभ्यास बना है, उसके लिए तो अन्य पदार्थ कुछ महत्त्व ही नहीं रखते। लाज, विकार, संकोच या ग्रन्य बात उसके लिए क्या है ? वह एक धुनिया है। जैसे कोई पापकी धुनमें रहने वाले पुरुषको बाहरकी बात कुछ ग्रसर नहीं करती, लाज नहीं होती, संकोच नहीं होता, जो मनमें ( कलज्ञ ३२ )

श्राया स्वच्छन्द करता है, तो यह तो एक धुनका लक्षण है । ग्रंतस्तत्त्व ज्ञानमात्र निज स्वभावके घुनिया मुनिको वाहरसे क्या मतलब ? बाहरमें जो लोग जो करे सो ठीक । एक वेदान्तकी जागदीशी टीकामें उदाहरण दिया है, उस उदाहरणसे अपने लिए उपलब्ध शिक्षा ले लेना चाहिए । उदाहरण वह लौकिक है । कोई संन्यासी गुरु शिष्य थे, बडे विरक्त थे किसीसे कुछ सम्बंघ न रखनेवाले, सब ग्राशाग्रोंसे दूर, एकान्त ही पसंद करनेवाले । तो गुरु शिष्य ग्राकर एक छोटीसी पहाड़ीपर ठहरे । वे यह चाहते थे कि मेरे पास कोई न ग्राये । देखो जिसको भ्रपने भ्रापके स्वरूपकी धुन होती है उसको यह ही चाह रहती है कि मेरे पास कोई मत ग्रावो । ग्रौर, जिसने ग्रात्मकल्याणका भाव तो नहीं रखा किन्तु त्यागमार्गमें ग्रपना भेष किया उसके यह चाह रहती है कि मेरे पास कोई स्राता ही नहीं, मैं अकेला ही रहता हूं, उसे यह कमी मालुम होती है, और जो अपने ज्ञानस्वरूपका घुनिया है उसके लिए ग्रावागमन प्रसंगोंमें, उठना, बैठना, परका प्रसंग ये उसके लिए बाधक मालूम होते हैं । तो वह संन्यासी एकान्त पसंद था, दोनों वहीं ठहर गए । एक दिन दूरसे देखा कि बहुत से लोग दर्शनार्थ आ रहे हैं, राजा भी ग्रा रहा है तो गुरुने सोचा कि यह तो बहुत बड़ी विडम्बना हो जायगी, फिर तो लोगोंका ताँता ही लगा रहेगा, ऐसा उपाय बनावें कि ग्राजसे ही लोगोंका ग्राना जाना खतम हो जाय । तो ग्रपने शिष्यको समाभा दिया कि <mark>देखो वह राजा ग्रा</mark> रहा है, हम तुम दोनों रोटियोंकी बात करके ग्रापसमें लड़ेंगे । उसका मतलव क्या था सो ग्राप पीछे जानेंगे । जैसे ही राजा ग्राया तो वह संन्यासी अपने शिष्यसे झगड़ने लगा, तूने आज मुझे दो ही रोटियाँ क्यों दी, तूने तो ४ रोटियाँ खायी होंगी तो शिष्य बोला-तुमने भी तो कल ५ रोटियाँ खा ली थीं, हमने तो दो ही खाई थीं, इसीलिए ग्राज हमने ४ रोटियां खा ली हैं। इस प्रकारसे रोटियोंके प्रते भगड़ते देखकर राजा बड़ा हैरान हुग्रा, सोचा कि अरे यह काहेके सन्यासी जो रोटियोंके प्रति भगड़ते । राजाने भट उनकी उपेक्षा कर दी और वापिस लौट गया। संन्यासीने अपने शिष्यसे कहा-देखो बेटा कितना श्रच्छा हो गया। बड़ी भारी फजीहत मिट गई । ग्रब यहाँ कोई न ग्रायगा । शान्तिपूर्वक ग्रपनी धर्मसाधना करेंगे । तो इस दृष्टान्तसे यह शिक्षा लें कि अपना काम, अपने अतस्तत्त्वकी साधनाका काम अपनेमें हो, इसका महत्त्व है। बाह्य बातोंमें, बाह्य प्रसंगोंमें, इसके लिए क्या महत्त्व ?

३११--कर्मरससे विविक्त ज्ञानरसके स्रास्वादनका श्रनुरोध--

एक बात सदा घ्यानमें रखें कि जो कुछ ग्रंथेरा है, विकल्प है, विचार है, कल्पना है, यह सब कर्मारस है, चैतन्यरस नहीं, यह कर्मछाया है, चैतन्यरस नहीं, लेकिन यह स्वच्छ है चित्प्रकाशरूप है,सो यह फलके बिना कैसे रहेगा ? झलकेगा। जैसे बाहरी पदार्थ फलकते हैं तो उनके बारेमें हम जानते हैं ना कि ये तो भिन्न चीजें हैं। यह फलक इस ग्रोर उत्साह दिलाती है कि ये भिन्न चीजें है जिनका विषय कर यह झलक हुई। तो ऐसे ही ये जो राग द्वेषादिक विकार हैं यह कर्मरस है, चैतन्यरस नहीं। इन सबसे निराला याने मावकभाव्य ग्रीर ज्ञेयज्ञायक दोनों संकर दोषोंसे रहित हैं। यह मैं चैतन्यस्वरूप हूं, जिस किसा पदार्थको जान रहे, जान कर कहा-ग्रहा कैसा ग्रच्छा, ग्रथवा उसके प्रति अरति द्वेष घृणा, सो ठीक नहीं। जैसे इस तरहके विचार वाह्य पदार्थोंमें जो चित्त रखकर होते हैं तो यह ही हो गया ज्ञेयज्ञायकसंकर। उसने इस ज्ञेयको, इस ज्ञेयाकारको ऐसा ग्रासक्त होकर देखा कि बाह्यके ज्ञेयके बारेमें उसको बहुत रति अरति उत्पन्न होती है, यह ज्ञेयज्ञायकसंकर विडम्बना है कर्ममें, उस कर्मके द्वारा रचा गया विकार है। कर्मका विकार कर्ममें है, पर उसका जा प्रतिफलन है उपयोगमें, तो यह

#### (समयसार कलश प्रवचन प्रथम भाग)

(२०२)

t) F प्रिम्लन जीवनी परिणति है। उसने प्रतिफलनमें प्रतिफलन तक ही देखे तहाँ तो जीवनी रक्षा है आर पहा जिस जनगाना, नहाँ हा जिसके प्रतिफलनमें प्रतिफलन तक ही देखे तहाँ तो जीवनी रक्षा है है। हम ग्राप जीवोंको कहाँ जाना, कहाँ रहना, कहाँ रमना, कितना ग्रलग स्थान हैं, सबसे निराला कैसा एक निज धाम है, ग्रौर वहाँ न रहकर क्या किया जा रहा है बाहरमें उसपर खेद होना चाहिए। क्या बन रही विडम्बना ? महा विडम्बना । मिथ्यात्व मोह, ममता, विकार, रति, ग्ररति, घृणा, प्रीति, इष्ट, ग्रनिष्ट ये जो भीतर कल्पनायें चल रही हैं ग्रौर जो कल्पना पकड़ी है उस कल्पनाको फेकना नहीं चाहते, उस कल्पनाका स्वाद ले रहे हैं, उस कल्पनाको रखकर मौज मान रहे हैं, भीतरमें चित्त खुश हो रहा है, ऐसी स्थिति है तो वह ग्रात्मानुभूतिका पात्र नहीं । ३१२--ग्रात्मानुभूतिरूप महनीय देवता-

सर्वोत्कृष्ट चीज है ग्रात्मानुभूति । यह ही है देवताम्रोंका सिरताज । लोक कहते हैं दुर्गा, तो वह दुर्गा कहीं बाहर नहीं है, दुःखेन गम्यते प्राप्यते या सा दुर्गा, जो बड़ी कठिनाईसे प्राप्त हो सके उसका नाम है दुर्गा । ऐसी चीज कौन है ? यह ज्ञानानुभूति । लोग कहते हैं चंद्रघंटा देवी, तो उसका अर्थ क्या है ? अमृतस्रावणे चंद्रं घण्टयति इति चन्द्रघण्टा । जो अलौकिक अमृत बरसानेमें चंद्रको भी लज्जित कर दे, धक्का दे दे वह है चंद्रघंटा । ऐसा कौन हैं ? वह स्वानुभूति । लोकमें प्रसिद्धि है कि चन्द्रमेंसे अमृत झरता है, लेकिन यहाँ देखो तो सही कि जब यह ज्ञान सबसे विविक्त ज्ञानस्वरूप निज ग्रंतस्तत्त्को ही ज्ञेय करता है ग्रौर जब इस विधिसे ज्ञान ज्ञेयकी एकता वनती है, वही वही ज्ञान र्ज्ञ यकी बनती है, वही वही ज्ञान जाननेमें ग्रा रहा उस स्थितिमें बाहरका कोई विकल्प नहीं । वहाँ 🦉 जो लौकिक ग्रानन्द है वह है ग्रमृतका भरना, ऐसे ग्रमृतके झरनेमें जो चन्द्रको भी लज्जित कर दे वह है चंद्रघण्टा याने ज्ञानानुभूति । दो दो रूप कहते हैं लोग दुर्गाके । काजी और सरस्वती । तभी कुछ लोग दुर्गाके कभी सरस्वतीके रूपमें जुलूस निकालते हैं कभी कालीके रूपमें । बंगालमें इसकी बहुत प्रथा है, जैसे बरसातके दिनोंमें लोग कालीके रूपमें जुलूस निकालते हैं, जिसका विकराल काला रूप एक हाथमें नंगी तलवार एक हाथमें ढाल । ग्रौर माहके महीनेमें सरस्वतीके रूपमें निकालते हैं, जिसके पासमें बैठा हुन्ना हंस, एक हाथमें वीणा, एक हाथमें माला, बड़ी सौम्य मुद्रा । उसका भी नाम दुर्गा है। तो यह सब किसका रूप है ? इस ही स्वानुभूतिके दो रूप हैं एक साथ, ग्रलग-अलग नहीं। यह स्वानुभूति ग्रनेक कर्मोका विनाश करती है, भक्षण करती है । कलयति भक्षयति रागादि शत्रून् इति काली, जो रागादिक शत्रु म्रोंका भक्षण करे उसका नाम है काली । ग्रहा कितन खिकराल रूप है इस कालीका । ये रागादिक भाव नहीं रह पा रहे । १० वर्षका परिचय हो तो इसमें बड़ो ग्रात्मीयता जगती है ग्रौर जहाँ ग्रनादि कालसे परिचय किया जा रहा हो, जिसमें रमा जा रहा हो ऐसे रागादिकका यहाँ विनाश हो रहा, विच्छेद हो रहा, बडी बुरी तरहसे रागादिक मर रहे । किसने किया ऐसा ? स्वानुभूतिने, तो इसका तो बड़ा विकरालरूप होगया, बस यही ग्रलंकार कालीका रूप है और सरस्वती क्या है ? सरःप्रसरणं यस्याःसा सरस्वती जिसका बहुत बड़ा प्रसार है, जिसका परिणाम बहुत विस्तृत है वह कौन है ? ज्ञानानुभूति, ज्ञानमें ज्ञान समाना । वड़ी सौम्य मुद्रा है इस ज्ञानानुभूतिकी । कार्यको निरखकर मुद्राकी बात कही जा रही है। बताय्रो कहाँ है देवी देवता बाहर जो उपास्य हो ? २१३-एकजातीय होनेसे परमात्मत्वबिकासके उमंगके श्राश्रयभूत ग्राराध्य परमात्माकी ग्रन्तः ग्राराधना-ग्रच्छा जो ग्रपना ग्राराध्य देव है परमेष्ठी, ग्ररहत सिद्ध, ग्ररे ये भी कहाँ हैं ? व्यक्तिशः ता

#### ( কলহা ३२ )

बाहर हैं मगर उनका अपने ग्रापके स्वरूपसे जातीयताका नाता न हो तो भगवानकी भक्ति करना बिल्कुल बेकार है। जैसे यहाँ किसी बड़े धनिकसे कोई मिन्नत करना, आशा करना, समभमें ग्राता कि बेकार है। मनस्वी लोग कहाँ करते हैं ? तो ऐसे कोई लोग जो बड़े ऐश्वर्यसम्पन्न हैं और जिनसे मेरे स्वरूपसे कोई मतलब नहीं है, भिन्न चीज हैं हम संसारी प्राणी ऐसे ही दुखिया हैं, हमारी जाति ग्रलग, ईश्वरकी जाति अलग, वे बड़े हैं, धनी हैं तो फिर हमको उनकी भक्ति करनेका क्या प्रयोजन ? मेरेसे क्या बात मिलती है, क्या सम्बंध है, वह तो उसकी मर्जीकी बात हो गई। जब चाहे दुःख दे, जब चाहे सुख दे । तो यह देव इसी कारण ग्राराध्य है कि इनके व मेरे सर्वस्वमें मिलान है।पर्यायकृत ग्रन्तर है। गुण, स्वभाव, द्रव्यत्व, इनमें मिलान है, इसीलिए प्रभुके स्वरूपका जब भली प्रकार ध्यान होता तो वह ग्रपना ही ध्यान है। ३१४—उपादानमें हितभावका ज्य श्रादान—

शब्द घर, ज्ञान घर । पुत्र लो, घड़ी लो, कुछ लो, सबके तीन तीन रूप हैं । पुत्रको लो जिससे बड़ी ममता है, उसके भी तीन रूप हैं---ग्रर्थपुत्र, शब्दपुत्र, ज्ञानपुत्र । शब्दपुत्र क्या ? पुत्र ये दो ग्रक्षर लिखकर कहो, बोलकर कहो, वह शब्दपुत्र है । ग्रर्थपुत्र क्या ? वह ग्रपना पुत्र जो घरमें रहता, दो हाथ दो पैर वाला । ज्ञान पुत्र क्या ? उस पुत्रके बारेमें जो ज्ञान किया जा रहा है, कल्पनायें की जा रही हैं-यह है, मेरा है, अच्छा है। ज्ञानमें पुत्रका फोटो खिचा हुग्रा है वह है ज्ञानपुत्र। ग्रब यह बतलावो कि ग्राप ममता किससे करते हैं ? शब्दपुत्रसे कोई ममता करता क्या ? किसीका मानो पुत्र गुजर गया तो पुत्र लिखकर उसे जेबमें घरे रहे तो बन जायगी क्या ममता ! ग्रथवा ग्रर्थं पुत्रमें कोई ममता करता है क्या? इस जीवकी शक्ति नहीं, सामर्थ्य नहीं, स्वरूप नहीं, प्रकृति नहीं कि यह अपने प्रदेशोंसे बाहर किसी भी वस्तुमें ग्रपनी कोई परिणति डाल सके । अर्थपुत्रमें भी कोई ममता नहीं करता । जरा भीतर ज्ञान नेत्र को खोलकर निरख लो, कोई भी मनुष्य दूसरे पदार्थमें मोह नहीं करता, कर ही नहीं सकता, तो फिर हो क्या रहा ? उस पुत्रको विषय बनाकर कर्मानुभागके रसको मिलाकर उसमें अपनायत की जा रही है यहाँ कल्पना मचायी जा रही । बाहरमें कोई मोह नहीं करता, सबका ऐसा ही हाल है । जितने भी जीव हैं जो राग करते, द्वेष करते, उनका अपने आपमें यह नंगा नाच चल रहा है । बाहरी चीजमें कोई न राग करता, न द्वेष, न मोह, वह ग्रपने ग्राप पड़ी है, वहाँ चीज विषय होती है । यहाँ कर्मानुभागका ग्रंधकार छाया है, उस रसमें इस विषयको एकमेक मिलाकर यह स्वाद लिया करता है, बस यही ग्रवि-वेक है, इस रहस्यको जिसने समभा वह सदा ग्रपनेमें प्रतीति रख रहा है कि यह सब जैसे दर्पणमें झलका तो यह झलक दर्पणकी नहीं है, यह बाहरकी है । हां झलका, तो वह दर्पणकी ग्रादत है, दर्पणकी कला है तो इसी तरह इस ज्ञानमें कर्मरूप झलका तो यह झलक तो इस जीवकी कला है, योग्यता है, वह ऐसे कर्मानुभागका सन्तिधान पाकर इस रूप ग्रपनी कला खेल जाय यह उपादानकी एक योग्यता है। निमित्त उगादानमें कुछ नहीं करता, किन्तु उपादानमें ही ऐसी कला है कि योग्य उपादान अनुकूल निमित्तका सन्निधान पाकर ग्रपनी कलासे विकाररूप परिणम जाता है । यह बात सर्वत्र जगतमें चल रही है । ज्ञानी जीव यह परख करता है कि मैं यह हूँ । देखा उसने कि यह तो चैतन्यमात्र, शान्तरस है, यहाँ व्यग्रता कहाँ ? जो व्यग्रता है वह कर्मरसकी झलक है, मेरे स्वरूपकी बात नहीं है । यह तो मैं एक शुद्ध चित्प्र-काश मात्र हूँ। दर्पणके सामने कांचके सामने बहुत बड़ा पर्दा डाल दिया बाहर निकट, सारा दर्पण रंगीन हो गया, जिस पर भी समझदार व्यक्ति जानता ही है कि दर्पणका स्वरूप तो, स्वभाव तो दर्पणमें

(समयसार कलश प्रवचन प्रथम भाग)

(२०४)

दर्पणकी ही निज रहिमयोंका एक तरंग रूप है । इस प्रतिविम्ब रूप दर्पणका स्वभाव नहीं । ज्ञानी भी ग्रपने ग्रापको मुकरुन्दवत् निरख रहा है। मेरा तो एकमात्र चैतन्यस्वरूप है। ग्राप परखिये स्वभावदृष्टि के लिए इस निमित्तनैमित्तिक योगके सही परिचयने कितनी मददकी । विभावकी उपेक्षा हो गई । मेरे उपयोगमें न ग्रावो, मैं तो ग्रपने स्वरूपमें ही रहूँगा ।

३१५-ज्ञान पौरुषके बलसे ज्ञान सागरमें मग्न होकर सकल संताप नष्ट कर देनेका अनुरोध-

्त्रिसहयोग वसत्याग्रह दोनों ही चलाने पड़ेंगे तब ग्राजादी मिलेगी ∐विभावोंसे ग्रसहयोग ग्रौर ग्रपने चैतन्यस्वरूपका ग्राग्रह–मैं यह हूँ, मैं यह नहीं हूँ, यह मेरा नहीं, मैं इसका नहीं,∫मैं तो ग्रपने ग्रन्तः केवल चैतन्य रससे ग्रपने ग्रापमें ग्रर्थ पर्यायके रूपमें चल रहा जो कुछ हूँ सो मैं यह हूँ। यह तो सब विड-म्बना है । बाहर की बात है, इतना जिसने निर्णय किया, ऐसे भीतरके नेत्र जिसके खुले स्रोर इस शान रसमें डूबकर जिसने ग्रलौकिक आनन्द पाया वह एक साथ कह देता है कि समस्त लोकके समस्त प्राणी इस शान्तरसमें निर्भय होकर देग पूर्वक एक साथ डूब जावें, कष्ट न रहेगा । जिस बातसे दुःख होता है उसके लिए तो वृद्ध महिलायें भी कह देती है कि ऐसा दुःख तो दुश्मनको भी न हो । जैसे घर में ग्राग लगी तो लोग कहते हैं कि ऐसा तो किसी दुरमनको भी न हो, कितना प्यार है उस बुढ़ियाके शब्दोंमें, याने किसीको ऐसी बरबादी न हो, ग्रौर जब कोई भली बात हो, मानलो बड़ा सुख है, न ती पोते सब ग्रच्छी पूछ करते है तो वह बुढ़िया महिला कह बैठती है कि बड़ा ग्रच्छा सुख है, ऐसा सुख सबको हो । तो ग्राचार्य महाराज जब निज निर्लेप, निस्तरंग चिद्जायक स्वरूपका, ग्रलौकिक ग्रानन्दका ग्रनुभव पा चुके हैं, तब उनकी वाणीमें ग्राया कि समस्त लोक इस ग्रानन्दरसमें डूब जावो । कोई ग्रस,-विधा नहीं है इस ज्ञानरसमें मग्न होनेके लिए, केवल एक भ्रमकी चादर ग्राड़े पड़ी है, इस भ्रमकी चादर को डुबो दो फिर तो यह भगवान तेरे लिए प्रकट है। ग्रनात्मतत्त्वसे उपेक्षा कर । यह मेरा कुछ नहीं, जो झलक रहा यह सब बाहरी चीजें है, ये विभाव, ये विकार मेरे कुछ नहीं, ये बाहर भलक रहे त बात क्या होती है खास, वस्तुकी बात । जैसे कपड़ेमें रंग है ग्रौर दर्पणमें प्रतिविम्ब है तो जैसे प्रतिविम्ब है, लंग समभते है कि इसमें ऐंसा रंग है पर ऐसा रंग दोनों जगह है, दर्पणमें भी ग्राया, कपड़ेमें भी है । इी तरह जितने विकार हैं ये विकार दोनों जगह हैं, कर्ममें हैं, जीवमें हैं । ग्रगर कपड़ेमें रंग नहीं तो दर्पणमें व<sub>ैं</sub> रंग प्रतिविम्ब नहीं । तो जैसे यहां निरखकर समफते है कि विकार दर्पणकी चीज नहीं, ऐसे ही जोत्रविकारको देखकर ज्ञानी समभता है कि यह कर्मका विकार है, मुभमैं विकार नहीं, इसके लिए एकदम स्पष्ट कह दिया कुन्दकुन्दाचार्यने मिच्छत्तं पुण दृविहं जीवमजीवं तहेव ग्रण्णाणं । जोगो ग्रविरदि मोहो कोहादी या इमे भावा । कषाय मिथ्यात्व सब चीज़ें दो दो प्रकारकी हैं, जीवरूप, ग्रजीवरूप । जीव कषाय, ग्रजीब कषाय । तो ग्राप यहाँ परख लो, ये विकार जितने हैं वह सब कर्मरसका प्रतिफलन है, मे ास्वरूग नहीं । उससे उपेक्षा करता है ज्ञानी ग्रौर ग्रपने ग्रापके स्वभावको निरख कर उससे बल पाता उछल रहा है ऐसे ज्ञान समुद्रमें समस्त लोक प्रवेश करो ग्रौर एक ही साथ समस्त लोक इस ही ग्रानन्दरस में मन हो जावो ।